


·:.;.. 

PARA EVANGEUZAR 

lA CULTURA 

YCRFAR 

lATINA 

EN ESTE 

........ ¡J ~ · 

El último mes de marzo fue fecundo en signos de la 
Iglesia para el mundo. Ante todo, Juan Pablo 11, antes de 
emprender su viaje al Cono Sur latinoamericano, dio a 
conocer su última encíclica Redemptoris Mater, que es 
el tema que a modo de reflexión preliminar abre este 
número. El fundamental texto del Papa será objeto de 
nuevos y más extensos análisis. 

El Celam, en su XXI Asamblea ordinaria, celebrada 
durante el tercer mes del año en curso, no sólo eligió 
nuevas autoridades sino que fijó como tarea prioritaria 
"la evangelización de la cultura". Esto significa el cabal 
despliegue de la Evangelii Nuntiandi, de la Conferencia 
Episcopal latinoamericana de Puebla y del Magisterio de 
Juan Pablo 11. Con alegría saludamos esa reafirmación de 
esta modalidad de la misión central de la Iglesia, que da 
nuevo impulso y exige ahondar los cauces anteriores. Tal 
ha sido y es, por otra parte, la perspectiva esencial de 
NEXO desde su nacimiento. _ 

Por sostener esta perspectiva, varios de los animadores 
de NEXO tuvieron que soportar adversidades durante 
años. Es lo que corresponde. Por momentos fue un pre­
cio doloroso, de victimarios y víctimas. Con desfalleci­
mientos y con durezas. Pero el amor de Cristo y su Igle­
sia nunca abandona, siempre anima y conforta, da senti· 
do, repara heridas, descansa y dinamiza, ofrece paz y re­
conciliación. Hoy, la Iglesia a escala de América Latina, 
quiere insistir sobre lo que fue el quicio de Puebla, del 
compromiso con los pobres, y su vía de comunión y li­
beración: la evangelización de la cultura. Es que aún gran 
parte de la Iglesia, de la militancia laical y clerical, no 
comprende todavía con profundidad el significado de 
"evangelización de la cultura" . Puebla todavía no es 
realidad latinoamericana. Ni tampoco eclesial. De ahí 
que, con sabiduría, el Celam y las veinte conferencias 
episcopales latinoamericanas, se proponen insistir en ese 
camino. Y aquí, los intelectuales católicos - en su senti­
do más amplio- desde teólogos y filósofos, pasando por 
historiadores y hombres de ciencias sociales, hasta artis­
tas, cantores y poetas, tienen una grave responsabilidad 
de participación activa y total. De participación creativa. 

"Signos" se completa con la noticia de una conferen­
cia de la CLAT sobre el tema "Democracia, Desarrollo e 
Integración", como preparación interdisciplinaria al I.Xo 
Congreso Latinoamericano de Trabajadores a realizarse 
en Mar del Plata, Argentina, del 22 al 29 de noviembre 
de este año. 

La Sección Horizontes se compone de dos artículos. 
Uno de Guzmán Carriquiry que hace una sinopsis del 

conjunto de peregrinaciones de Juan Pablo 11 por toda 
América Latina, que se completará posiblemente en ma­
yo de 1988 con su gira por Bolivia, Paraguay y Uruguay. 
No hay duda que Juan Pablo 11 se ha convertido en el 
mayor removedor de la Iglesia y los pueblos latinoameri­
canos desde el arranque de la Conferencia de Puebla 
(1979). El otro artículo, de Paolo Boni, es un análisis : 
crítico de la obra fundamental de la teología de la libera­
ción de Gustavo Gutiérrez. Es una obra que no ha perdi­
do actualidad, ya que es el primer lanzamiento de la 
teología de la liberación latinoamericana. Y se sabe la 
importancia de los nacimientos. Boni toma esa tarea crí­
tica con la seriedad y responsabilidad que merece, exi­
giéndose una comprensión sin la cual la crítica se hace 
epidérmica y superflua. 

Finalffiente, el centro de este número de NEXO es el 
INFORME: LA CUESTION INDIGENA EN AMERICA 
LA TINA. Es una cuestión de extrema importancia, tan­
to por su realidad e implicaciones, como por los usos 
ideológicos que se hacen de ella. Por supuesto, no es una 
cuestión en sí misma, sino que forma parte de un pro­
blema más vasto, que es el horizonte desde el cual toma 
pleno sentido: la cuestión nacional latinoamericana. 
Quien no la integra en la cuestión nacional, ya lo sabe­
mos, es un enemigo de América Latina, cuyo pensamien­
to no pasa de mera propaganda política. 

Hemos contado para este Informe con la contribu­
ción de dos autoridades acreditadas en esta materia, co­
mo son Daniel Vidart y Manuel Marzal. Agradecemos tan 
valiosa colaboración. Vidart nos da un panorama de la 
población indígena actual y de sus raíces precolombinas 
así como los juicios iniciales de los descubridores y con­
quistadores sobre la humanidad de los indios. Marzal, en 
el corazón indígena del mundo andino, hace una refle­
xión sobre las formas de discriminación que actualmente 
siguen haciendo víctimas a los indígenas. • 

Arturo Gutiérrez Carbó hace una sana tarea de desmi­
tificación de la cuestión indígena, tarea indispensable pa­
ra ubicarla en sus verdaderos términos. Para terminar con 
Morandé en una reflexión sobre la evangelización, a raíz 
del uso perverso e irresponsable que hace de estos pro­
blemas un cierto ecumenismo. Nosotros debemos aco­
tar: es hora de poner fin a la deslealtad pseudo-ecumé­
nica que, impulsada en sus orígenes desde el Consejo 
Mundial de Iglesias, se orienta contra la Iglesia Católica, 
con los más bajos y torpes procedimientos. Es hora que 
la Iglesia Católica y las Iglesias protestantes denuncien 
abiertamente a ese "falso ecumenismo", para salud del 
mismo. O 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 3 



SEGUNDO TRIMESTRE 

1987 

EDITOR RESPONSABLE 
Alberto Methol Ferré 

COMITE DE DIRECCION 
Hernán Alessandri, Joaquín Alliende, 
Aníbal Fornari, Lucio Gera, Jase ldi­
goras, Emilio Máspero, Lui~ A. Me­
ver, Pedro Morandé, Frar.klin Oba 
rrio, Ignacio Palacios Videla, Fran­
cisco Ricci; Joao E. Martins­
Terra, Enrique lima Vaz, Luis H. 
Vignolo, Nazario Vivero. 

COLABORADORES . 
ArwftiMtFernando Boasso, Ferm(n 
C.._, "Vicenll Espeche Gil, Anfual 
For.nari, Lucio .Gera, Ignacio Palacios 
Viclela, Arturo Ponsati, Ana Marfa 
Santorun. Bnllil: Juan Carlos Petrini, 
Joao E. Martins Terra, Enrique Lima 
Vaz. Colombia: Carlos Corsi, David 
Kapkin. Chile: Hernán Alessandri , 
Joaqufn Alliende, Carlos Cousiño, 
Vivianne Dattwyler, Carlos Mart{­
nez, Pedro Morandé. Ecuador: Julio 
Terán Dutari, Italia: Rocco Buttiglio­
ne, Alver Metalli, Francisco Ricci, 
Angelo Scola. México: Carlos Casti­
llo, Jorge Muñoz Batista. Paraguay: 
Adriano lrala Burgos, Luis A. Meyer, 
Carlos Talavera. Perú: José Id ígoras 
Fuentes, Francisco 1 nterdonato. Uru­
guay: Miguel Barriola, Daniel Castag­
nin . Guido Castillo, Alberto Methol 
Ferré, Elbio López, Bernardo Oua­
gliotti, Washington Reyes . Abadie, 
Luis H. Vignolo, José Claudio Wi­
lli.:nan. Venezu~la: Emilio Máspero, 
Nazario Viv~ro. 

d• TARIFA REDUCIDA 
Conoe..on 1117 . l # 

Jc5 FRANQUEO 'AGADO Co-·-
4 ·Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

' 

SUMARIO NEXO, N° 12, Segundo Trimestre, juqio de 1987. 

EDITORIAL 

EN ESTE NEXO ----------

SIGNOS 

EL AÑO MARIANO Y LA 
PLENITUD DE LOS TIEMPOS------

Una reflexión sobre la Enclclica Redemtons Mater y los 
horizontes que abre a la tarea de evangelizar la cultura a 
partir del supuesto básico de que la fe es el fundamento 
del entender. María como el primer amor y la primera 
inteligencia del mundo. 

por LUIS H. V/GNOLO 

CLAT. DEMOCRACIA, 
DESARROLLO, INTEGRACION -----

CELAM: LA PRIORIDAD DE 
EVANGELIZAR LA CULTURA-----

HORIZONTES 

EL MENSAJE DE JUAN PABLO U 

3 

6 

7 

8 

PARA AMERICA LATINA--~--- 11 

Todo cuanto ha dicho últimamente el Papa a América . 
Latina es, por un lado, la afirmación lúcida y encarna­
da del mensaje apostólico en nuestro tiempo, pero supo­
ne. además, un aporte sustancial a la formación de la au­
toconciencia historica del continente y una salvaguardia 
a su identidad. Sin identidad y sin historia no tendremos 
futuro. 

por GUZMAN CARRIOUIRY 

JEFE DE REDACCION 
Luis H. Vignolo 

COORDINACION GENERAL 
Ana Tomeo Vignolo 

Roxana Ouiroga 

ADMINISTRACION 
Ana Tomeo Vignolo (Argentina) 
Mauricio Sampietro (Uruguay) 

CARA TU LA 
Guillermo Fernández 

PROMOCION Y RR.PP. 
M artl n Crespo 

ARMADO 
Sergio Rómulo Pardo 

COMPOSICION 
AD -César Dani 

Montevideo 141 - 2-B- Tel. 45-8904 

IMPRESION 
Artes Gráficas- Corln Luna 
More los 670 - Tel. 631-1560 

C.N.P.J.C.A.C . 1414729 
Derecho de autor : 06713 

SUSCRIPCIONES 
(por cinco números, correo aéreo) 

Argentina : A 30. Estudiantes: A 22 

América Latina : u$s 18 
Estudiantes : u$s 13 

Eruropa, Canadá, EE.U U.: u$s 22 
Estudiantes: u$s 16 

Resto del mundo: u$s 25 
Estudiantes: u$s 18 

SEDE 

Allda. Belgrano 1548 
(CP 1093) -Buenos Aires 
Argentina. Tel. 37 -2619 

, 

TEOLOGIA DE LA LIBERACION 
Y CONDICION HUMANA 20 

El análisis de la obra del Padre Gustavo Gutiérrez. la bús­
quf 'a cuidadosa de sus fuentes principales dentro del pen­
sar · ento contemporáneo y el planteo de los problemas 
medulares del teó logo peruano. se hacen aqul con un co­
nocimiento y cuidado poco frecuentes. Es una crí tica, 
pero con inteligencia y respeto. cosa poco común en 
América Latina. El eje de la cuestion es hasta qué punto 
puede Gutiérrez conciliar fe y ciencia. 

por PAOLO BONI 

PRZYWARA . Erich. San Agustrn. Trayectoria de su 
genio. Contextura de su espíritu. 
GRACIA, Diego, Voluntad de verdad. Para leer a Zubiri . 
SANGUINETTI MONTERO, Alberto, Gratuidad y 
respuesta del hombre a Dios. 30 

INFORME 

LA CUESTION INDIGENA 
EN AMERICA LATINA 39 
Un indigenismo creciente. pautado visiblemente por ideo­
logias pollticas. ha cobrado bríos en los últimos años, en 
la medida en que nos acercamos al 500 aniversario del des­
cubrimiento. Para juzgar lo que significó el encuentro 
de la cultura hispánica y católica (de España y Portugal) 
con los múltiples mundos indlgenas, es preciso abordar 
un repaso cuidadoso de los datos de la historia. la etnolo­
gla y la antropología. Algunos mitos que se desmoronan 
como el referente a la población que existía en el Nuevo 
Mundo en el momento del descubrimiento. 

LA POBLACION ABORIGEN A 
LO LARGO DE LA HISTORIA 41 

por DANIEL VIDART 

LA VASTA COMPLEJIDAD 
RACIAL Y CULTURAL 
PRECOLOMBINA 54 

por ARTURO GONZALEZ GARBO 

PERU, EL CRISOL INCOMPLETO: 
LA SEGREGACION RACIAL HOY 65 

por MANUEL MARZAL 

EL ACONTECIMIENTO DE 
LA EVANGELIZACION 
AMERICANA 77 

por PEDRO MORANDE 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 6 



SEGUNDO TRIMESTRE 

1987 

EDITOR RESPONSABLE 
Alberto Methol Ferré 

COMITE DE DIRECCION 
Hernán Alessandri, Joaquín Alliende, 
Aníbal Fornari, Lucio Gera, Jase ldi­
goras, Emilio Máspero, Lui~ A. Me­
ver, Pedro Morandé, Frar.klin Oba 
rrio, Ignacio Palacios Videla, Fran­
cisco Ricci; Joao E. Martins­
Terra, Enrique lima Vaz, Luis H. 
Vignolo, Nazario Vivero. 

COLABORADORES . 
ArwftiMtFernando Boasso, Ferm(n 
C.._, "Vicenll Espeche Gil, Anfual 
For.nari, Lucio .Gera, Ignacio Palacios 
Viclela, Arturo Ponsati, Ana Marfa 
Santorun. Bnllil: Juan Carlos Petrini, 
Joao E. Martins Terra, Enrique Lima 
Vaz. Colombia: Carlos Corsi, David 
Kapkin. Chile: Hernán Alessandri , 
Joaqufn Alliende, Carlos Cousiño, 
Vivianne Dattwyler, Carlos Mart{­
nez, Pedro Morandé. Ecuador: Julio 
Terán Dutari, Italia: Rocco Buttiglio­
ne, Alver Metalli, Francisco Ricci, 
Angelo Scola. México: Carlos Casti­
llo, Jorge Muñoz Batista. Paraguay: 
Adriano lrala Burgos, Luis A. Meyer, 
Carlos Talavera. Perú: José Id ígoras 
Fuentes, Francisco 1 nterdonato. Uru­
guay: Miguel Barriola, Daniel Castag­
nin . Guido Castillo, Alberto Methol 
Ferré, Elbio López, Bernardo Oua­
gliotti, Washington Reyes . Abadie, 
Luis H. Vignolo, José Claudio Wi­
lli.:nan. Venezu~la: Emilio Máspero, 
Nazario Viv~ro. 

d• TARIFA REDUCIDA 
Conoe..on 1117 . l # 

Jc5 FRANQUEO 'AGADO Co-·-
4 ·Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

' 

SUMARIO NEXO, N° 12, Segundo Trimestre, juqio de 1987. 

EDITORIAL 

EN ESTE NEXO ----------

SIGNOS 

EL AÑO MARIANO Y LA 
PLENITUD DE LOS TIEMPOS------

Una reflexión sobre la Enclclica Redemtons Mater y los 
horizontes que abre a la tarea de evangelizar la cultura a 
partir del supuesto básico de que la fe es el fundamento 
del entender. María como el primer amor y la primera 
inteligencia del mundo. 

por LUIS H. V/GNOLO 

CLAT. DEMOCRACIA, 
DESARROLLO, INTEGRACION -----

CELAM: LA PRIORIDAD DE 
EVANGELIZAR LA CULTURA-----

HORIZONTES 

EL MENSAJE DE JUAN PABLO U 

3 

6 

7 

8 

PARA AMERICA LATINA--~--- 11 

Todo cuanto ha dicho últimamente el Papa a América . 
Latina es, por un lado, la afirmación lúcida y encarna­
da del mensaje apostólico en nuestro tiempo, pero supo­
ne. además, un aporte sustancial a la formación de la au­
toconciencia historica del continente y una salvaguardia 
a su identidad. Sin identidad y sin historia no tendremos 
futuro. 

por GUZMAN CARRIOUIRY 

JEFE DE REDACCION 
Luis H. Vignolo 

COORDINACION GENERAL 
Ana Tomeo Vignolo 

Roxana Ouiroga 

ADMINISTRACION 
Ana Tomeo Vignolo (Argentina) 
Mauricio Sampietro (Uruguay) 

CARA TU LA 
Guillermo Fernández 

PROMOCION Y RR.PP. 
M artl n Crespo 

ARMADO 
Sergio Rómulo Pardo 

COMPOSICION 
AD -César Dani 

Montevideo 141 - 2-B- Tel. 45-8904 

IMPRESION 
Artes Gráficas- Corln Luna 
More los 670 - Tel. 631-1560 

C.N.P.J.C.A.C . 1414729 
Derecho de autor : 06713 

SUSCRIPCIONES 
(por cinco números, correo aéreo) 

Argentina : A 30. Estudiantes: A 22 

América Latina : u$s 18 
Estudiantes : u$s 13 

Eruropa, Canadá, EE.U U.: u$s 22 
Estudiantes: u$s 16 

Resto del mundo: u$s 25 
Estudiantes: u$s 18 

SEDE 

Allda. Belgrano 1548 
(CP 1093) -Buenos Aires 
Argentina. Tel. 37 -2619 

, 

TEOLOGIA DE LA LIBERACION 
Y CONDICION HUMANA 20 

El análisis de la obra del Padre Gustavo Gutiérrez. la bús­
quf 'a cuidadosa de sus fuentes principales dentro del pen­
sar · ento contemporáneo y el planteo de los problemas 
medulares del teó logo peruano. se hacen aqul con un co­
nocimiento y cuidado poco frecuentes. Es una crí tica, 
pero con inteligencia y respeto. cosa poco común en 
América Latina. El eje de la cuestion es hasta qué punto 
puede Gutiérrez conciliar fe y ciencia. 

por PAOLO BONI 

PRZYWARA . Erich. San Agustrn. Trayectoria de su 
genio. Contextura de su espíritu. 
GRACIA, Diego, Voluntad de verdad. Para leer a Zubiri . 
SANGUINETTI MONTERO, Alberto, Gratuidad y 
respuesta del hombre a Dios. 30 

INFORME 

LA CUESTION INDIGENA 
EN AMERICA LATINA 39 
Un indigenismo creciente. pautado visiblemente por ideo­
logias pollticas. ha cobrado bríos en los últimos años, en 
la medida en que nos acercamos al 500 aniversario del des­
cubrimiento. Para juzgar lo que significó el encuentro 
de la cultura hispánica y católica (de España y Portugal) 
con los múltiples mundos indlgenas, es preciso abordar 
un repaso cuidadoso de los datos de la historia. la etnolo­
gla y la antropología. Algunos mitos que se desmoronan 
como el referente a la población que existía en el Nuevo 
Mundo en el momento del descubrimiento. 

LA POBLACION ABORIGEN A 
LO LARGO DE LA HISTORIA 41 

por DANIEL VIDART 

LA VASTA COMPLEJIDAD 
RACIAL Y CULTURAL 
PRECOLOMBINA 54 

por ARTURO GONZALEZ GARBO 

PERU, EL CRISOL INCOMPLETO: 
LA SEGREGACION RACIAL HOY 65 

por MANUEL MARZAL 

EL ACONTECIMIENTO DE 
LA EVANGELIZACION 
AMERICANA 77 

por PEDRO MORANDE 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 6 



Una primera aproximación a la Redemptoris Mater 

... 
EL ANO MARIANO 

Y LA PLENITIJD 
DE LOS TIEMPOS 

LUIS H. VIGNOLO 

DE TODAS LAS ENCICLICAS DE JUAN PABLO 11, 
REDEMPTORIS MATER TAL VEZ SEA LA 

DESTINADA A DEJAR MAS HONDA HUELLA EN EL 
NUEVO MUNDO, EN ESTA AMERICA MARIANA POR 

ORIGEN Y DEVOCION. EN ESTOS MOMENTOS 
DE DEPRESION Y TURBULENCIA, EN LOS QUE LA FE ES 

ASALTADA POR LA TRISTEZA DE UN 
ESCEPTICISMO PSEUDOCIENTIFICO Y POR EL RUIDO Y 

LA FURIA DE LAS SECTAS YANQUIS 
(NO CRISTIANAS), EL TEXTO DEL PAPA HA DE 

SERVIR COMO UNA VIVIFICACION DE LA VOLUNTAD 
DE CREER Y SERVIR, QUE SE EXPRESO POR 

PRIM~RA VEZ EN MARIA. ESE SERA NUESTRO PUNTO 
. DE PARTIDA PARA UN V ASTO MOVIMIENTO DE 
EV ANGELIZACION MARIANA DEL CONTINENTE. 

Creer, abrir las puertas y venta­
nas del espíritu a la fe , es el acto 
fundante de la inteligencia. Asumir 
gozosamente la verdad evidente 
-tan evidente como la fuerza del 
sol y del viento- es el hecho que 
pone en marcha al entendimiento 
hacia su despliegue total. 

La fe, entonces, es el motor pri-

6· Nexo, 6ef!Undo trimestre, junio 1987 

mero de la inteligencia y no hay in­
teligencia sin fe, porque la razón, 
sin una sólida referencia a la verdad 
priluera -al misterio revelado que 
sostiene toda la existencia- está 
condenada a un andar errático, co­
mo perdido en la niebla. 

Por eso, dice el Papa, citando a 
San Bernardo, la Virgen es la Stella 

Maris, la estrella del Mar, que guía 
a los navegantes en el inmenso mar, 
lleno de acechanzas y sombras de la 
muerte. 

María es el sendero privilegiado 
que conduce hacia su hijo, hacia 
Aquél que dijo de sí: "Yo soy el 
camino". 

La que creyó y entendió fue la 

primera peregrina de la Iglesia, del 
Pueblo de Dios, en el camino de la 
liberación definitiva . 

Pero la inteligencia que se ali­
menta de la fe tiene como rasgo dis­
tintivo la modestia. Esta es una de 
las grandes paradojas cristianas, por­
que la inteligencia, de suyo, tiene 
una vocación casi irresistible a la so­
berbia, a usurpar el lugar de Dios. 

María se vive a sí misma como 
anónima y humilde hija de Israel. 

"Alégrate, llena de gracia, el Se­
ñor está contigo" (Le. 1 ,28) le dice 
el Angel en la anunciación y ella se 
replegó trémula sobre el fondo de 
su alma, "se conturbó por estas pa­
labras y discurría qué significaba 
aquel saludo" (Le. 1 ,29). 

Llena de la luz total, sólo alcan­
zaba a ver su insignificancia y sólo 
por espíritu de obediencia y servi­
cio a la Verdad aceptó el alto desig­
nio del Señor. 

Este dato marcó toda la existen­
cia de la madre de Jesús. El primer 
amor y la primera inteligencia del 
mundo se deslizó como discreta y 
oscura servidora de su Hijo y su Pa­
dre, tan entregada al misterio de 
Dios, que ni siquiera sabemos cuán­
do y dónde murió. 

Fue la primera inteligencia del 
mundo, porque fue el primer amor 
del mundo, es decir, porque creyó 
en lo verdadero. El mérito recae Ín­
tegramente en esa verdad que se re­
vela, en Dios, de ahí su humildad y 
su elección del servicio silencioso. 

Para el cristiano, la inteligencia 
se funda en el "creer, creer, y 
creer" , que reclamaba desesperada­
mente Antonio Machado, de modo 

Reunión de la CLA Ten Quito 

DEMOCRACIA, DESARROLLO 

E INTEGRACION 

En Quito, del 18 al 22 de mayo, se desarrolló una conferencia de la 
Central Latinoamericana de Trabajadores (CLAT), con la temática de 
"Democracia-Desarrollo-Integración", con miras a la preparación del IX 
Congreso Latinoamericano de Trabajadores a realizarse en Mar del Pla­
ta, Argentina , del22 al29 de noviembre de 1987 . 

La Conferencia se desarrolló en tres fases: (1) Democratización: al­
ternativa y desafío. Con exposiciones de Osvaldo Hurtado, Pedro Mo­
randé, Karin de Maldonado y Juan Carlos Herrera. (11) Modelo Alterna­
tivo de Desarrollo, con exposiciones del P. José Luis Alemán, Pablo 
Corlazzoli, Galo Rochelú, Eduardo Galli, Walter Cancela , José Angel 
Velázquez y Miguel Gazzera.(III) Integración y Unidad Regional , con 
exposiciones de José Claudia Williman, P. Enrique Castillo (Celam), 
Carlos Monetta y Emilio Máspero. Se finalizó con la temática de (IV) El 
Rol del Movimiento de los Trabajadores. Las discusiones fueron am­
plias. Entre los participantes estaban Franco Montoro , Enzo Faletto, 
Alberto Methol, Gonzalo Arenas, Benigno Chririnos, Lucio Geller, Vi­
cente Giménez, Francisco Iturraspe, Enrique Marius, Paul Tennassee , 
Ramiro Bajardo, Mireya Rodríguez, Juan José Ramos, Andrés Eloy 
León Rojas, Beatriz Leonor García, Jesús de la Torre Rangel, etc. 
Se efectuaron visitas a la sede de la Cedoc (Central Ecuatoriana de Or­
ganizaciones Clasistas) y a la Coordinadora Nacional de Trabajadores 
(CNT) en la sede de la Federación Nacional de Choferes del Ecuador. 

De tal modo, la Clat prosigue una intensa política de convocatoria 
de intelectuales y expertos en distintas materias, para tomar el pulso a 
los tiempos, para afinar sus propias reflexiones y meditar en voz alta. 
Sólo así es posible elaborar su vasta experiencia sindical latinoamerica­
na, tan difícil, tan tesonera, con tantos éxitos y fracasos, pero siempre 
perseverante y atenta a los signos de los tiempos. Desde sus comienzos, 
NEXO ha puesto especial énfasis en el papel de los trabajadores en la 
unidad nacional y liberación de América Latina. Ahora, sólo queremos 
dar esta información, pues comentar lo allí expuesto y discutido, sería 
tan interesante como demasiado amplio para nuestro espacio. Pero nos 

tal, que todo acto de entender está 1 1 
atravesado desde su inicio por el - .-,·.'>1 1 

importa que esta dimensión esté siempre presente. 

amor y la humildad . 

Dice Juan Pablo : 
"La Iglesia, edificada por Cristo 

sobre los apóstoles, se hace plena­
mente consciente de todas las gran­
des obras de Dios el día de Pente­
costés, cuando los reunidos en el ce­
náculo quedaron todos llenos del 
Espíritu Santo y se pusieron a ha­
blar en otras lenguas, según el Espí­
ritu les per!!'litía expresarse (Hch . 
?A) . .. Se sabe que al comienzo de 
este camino estaba presente María, 
que vemos en medio de los apóstoles 
en el cenáculo implorando en 
su ruego el don del Espíritu. 

"Su camino de fe es, en cierto 
modo, más largo. El Espíritu Santo 

ya ha descendido sobre ella, que se 
ha convertido en su esposa fiel en la 
anunciación, acogiendo al Verbo de 
Dios verdadero, prestando el home­
naje del entendimiento y de la vo­
luntad y asistiendo voluntariamen­
te a la revelación hecha por El, más 
aun, abandonándose plenamente en 
Dios por medio de la ' obediencia 
de la fe' ... " 

El camino de María, a la que 
vemos orando en el cenáculo, es por 
lo tanto "más largo" que el de los 
demás reunidos allí. María los "pre- · 
cede, marcha delante ellos". 

La claridad no necesita comen­
tarios, pero es bueno subrayar en 
esta cita que la Virgen rindió a Dios 
el homenaje de su entendimiento y 
su voluntad, que su fe era inteligen-

segundo trimestre, junio 1987- 7 



Una primera aproximación a la Redemptoris Mater 

... 
EL ANO MARIANO 

Y LA PLENITIJD 
DE LOS TIEMPOS 

LUIS H. VIGNOLO 

DE TODAS LAS ENCICLICAS DE JUAN PABLO 11, 
REDEMPTORIS MATER TAL VEZ SEA LA 

DESTINADA A DEJAR MAS HONDA HUELLA EN EL 
NUEVO MUNDO, EN ESTA AMERICA MARIANA POR 

ORIGEN Y DEVOCION. EN ESTOS MOMENTOS 
DE DEPRESION Y TURBULENCIA, EN LOS QUE LA FE ES 

ASALTADA POR LA TRISTEZA DE UN 
ESCEPTICISMO PSEUDOCIENTIFICO Y POR EL RUIDO Y 

LA FURIA DE LAS SECTAS YANQUIS 
(NO CRISTIANAS), EL TEXTO DEL PAPA HA DE 

SERVIR COMO UNA VIVIFICACION DE LA VOLUNTAD 
DE CREER Y SERVIR, QUE SE EXPRESO POR 

PRIM~RA VEZ EN MARIA. ESE SERA NUESTRO PUNTO 
. DE PARTIDA PARA UN V ASTO MOVIMIENTO DE 
EV ANGELIZACION MARIANA DEL CONTINENTE. 

Creer, abrir las puertas y venta­
nas del espíritu a la fe , es el acto 
fundante de la inteligencia. Asumir 
gozosamente la verdad evidente 
-tan evidente como la fuerza del 
sol y del viento- es el hecho que 
pone en marcha al entendimiento 
hacia su despliegue total. 

La fe, entonces, es el motor pri-

6· Nexo, 6ef!Undo trimestre, junio 1987 

mero de la inteligencia y no hay in­
teligencia sin fe, porque la razón, 
sin una sólida referencia a la verdad 
priluera -al misterio revelado que 
sostiene toda la existencia- está 
condenada a un andar errático, co­
mo perdido en la niebla. 

Por eso, dice el Papa, citando a 
San Bernardo, la Virgen es la Stella 

Maris, la estrella del Mar, que guía 
a los navegantes en el inmenso mar, 
lleno de acechanzas y sombras de la 
muerte. 

María es el sendero privilegiado 
que conduce hacia su hijo, hacia 
Aquél que dijo de sí: "Yo soy el 
camino". 

La que creyó y entendió fue la 

primera peregrina de la Iglesia, del 
Pueblo de Dios, en el camino de la 
liberación definitiva . 

Pero la inteligencia que se ali­
menta de la fe tiene como rasgo dis­
tintivo la modestia. Esta es una de 
las grandes paradojas cristianas, por­
que la inteligencia, de suyo, tiene 
una vocación casi irresistible a la so­
berbia, a usurpar el lugar de Dios. 

María se vive a sí misma como 
anónima y humilde hija de Israel. 

"Alégrate, llena de gracia, el Se­
ñor está contigo" (Le. 1 ,28) le dice 
el Angel en la anunciación y ella se 
replegó trémula sobre el fondo de 
su alma, "se conturbó por estas pa­
labras y discurría qué significaba 
aquel saludo" (Le. 1 ,29). 

Llena de la luz total, sólo alcan­
zaba a ver su insignificancia y sólo 
por espíritu de obediencia y servi­
cio a la Verdad aceptó el alto desig­
nio del Señor. 

Este dato marcó toda la existen­
cia de la madre de Jesús. El primer 
amor y la primera inteligencia del 
mundo se deslizó como discreta y 
oscura servidora de su Hijo y su Pa­
dre, tan entregada al misterio de 
Dios, que ni siquiera sabemos cuán­
do y dónde murió. 

Fue la primera inteligencia del 
mundo, porque fue el primer amor 
del mundo, es decir, porque creyó 
en lo verdadero. El mérito recae Ín­
tegramente en esa verdad que se re­
vela, en Dios, de ahí su humildad y 
su elección del servicio silencioso. 

Para el cristiano, la inteligencia 
se funda en el "creer, creer, y 
creer" , que reclamaba desesperada­
mente Antonio Machado, de modo 

Reunión de la CLA Ten Quito 

DEMOCRACIA, DESARROLLO 

E INTEGRACION 

En Quito, del 18 al 22 de mayo, se desarrolló una conferencia de la 
Central Latinoamericana de Trabajadores (CLAT), con la temática de 
"Democracia-Desarrollo-Integración", con miras a la preparación del IX 
Congreso Latinoamericano de Trabajadores a realizarse en Mar del Pla­
ta, Argentina , del22 al29 de noviembre de 1987 . 

La Conferencia se desarrolló en tres fases: (1) Democratización: al­
ternativa y desafío. Con exposiciones de Osvaldo Hurtado, Pedro Mo­
randé, Karin de Maldonado y Juan Carlos Herrera. (11) Modelo Alterna­
tivo de Desarrollo, con exposiciones del P. José Luis Alemán, Pablo 
Corlazzoli, Galo Rochelú, Eduardo Galli, Walter Cancela , José Angel 
Velázquez y Miguel Gazzera.(III) Integración y Unidad Regional , con 
exposiciones de José Claudia Williman, P. Enrique Castillo (Celam), 
Carlos Monetta y Emilio Máspero. Se finalizó con la temática de (IV) El 
Rol del Movimiento de los Trabajadores. Las discusiones fueron am­
plias. Entre los participantes estaban Franco Montoro , Enzo Faletto, 
Alberto Methol, Gonzalo Arenas, Benigno Chririnos, Lucio Geller, Vi­
cente Giménez, Francisco Iturraspe, Enrique Marius, Paul Tennassee , 
Ramiro Bajardo, Mireya Rodríguez, Juan José Ramos, Andrés Eloy 
León Rojas, Beatriz Leonor García, Jesús de la Torre Rangel, etc. 
Se efectuaron visitas a la sede de la Cedoc (Central Ecuatoriana de Or­
ganizaciones Clasistas) y a la Coordinadora Nacional de Trabajadores 
(CNT) en la sede de la Federación Nacional de Choferes del Ecuador. 

De tal modo, la Clat prosigue una intensa política de convocatoria 
de intelectuales y expertos en distintas materias, para tomar el pulso a 
los tiempos, para afinar sus propias reflexiones y meditar en voz alta. 
Sólo así es posible elaborar su vasta experiencia sindical latinoamerica­
na, tan difícil, tan tesonera, con tantos éxitos y fracasos, pero siempre 
perseverante y atenta a los signos de los tiempos. Desde sus comienzos, 
NEXO ha puesto especial énfasis en el papel de los trabajadores en la 
unidad nacional y liberación de América Latina. Ahora, sólo queremos 
dar esta información, pues comentar lo allí expuesto y discutido, sería 
tan interesante como demasiado amplio para nuestro espacio. Pero nos 

tal, que todo acto de entender está 1 1 
atravesado desde su inicio por el - .-,·.'>1 1 

importa que esta dimensión esté siempre presente. 

amor y la humildad . 

Dice Juan Pablo : 
"La Iglesia, edificada por Cristo 

sobre los apóstoles, se hace plena­
mente consciente de todas las gran­
des obras de Dios el día de Pente­
costés, cuando los reunidos en el ce­
náculo quedaron todos llenos del 
Espíritu Santo y se pusieron a ha­
blar en otras lenguas, según el Espí­
ritu les per!!'litía expresarse (Hch . 
?A) . .. Se sabe que al comienzo de 
este camino estaba presente María, 
que vemos en medio de los apóstoles 
en el cenáculo implorando en 
su ruego el don del Espíritu. 

"Su camino de fe es, en cierto 
modo, más largo. El Espíritu Santo 

ya ha descendido sobre ella, que se 
ha convertido en su esposa fiel en la 
anunciación, acogiendo al Verbo de 
Dios verdadero, prestando el home­
naje del entendimiento y de la vo­
luntad y asistiendo voluntariamen­
te a la revelación hecha por El, más 
aun, abandonándose plenamente en 
Dios por medio de la ' obediencia 
de la fe' ... " 

El camino de María, a la que 
vemos orando en el cenáculo, es por 
lo tanto "más largo" que el de los 
demás reunidos allí. María los "pre- · 
cede, marcha delante ellos". 

La claridad no necesita comen­
tarios, pero es bueno subrayar en 
esta cita que la Virgen rindió a Dios 
el homenaje de su entendimiento y 
su voluntad, que su fe era inteligen-

segundo trimestre, junio 1987- 7 



Nuevas autoridades del CELAM 

LA TAREA PRIORITARIA 

ES EVANGELIZAR LA CULTURA 

En Ypacaraí, Paraguay, del 9 al 14 de marzo pasado, 
se realizó la XXI Asamblea ordinaria del Consejo Episco­
pal Latinoamericaiw (Celam), que contó con la presencia 
de 7 cardenales y más de medio centenar de obispos, re­
presentantes de 22 conferencias. episcopales. Se hizo el 
balance de Jos últimos cuatro años y se fijaron las reco­
mendaciones para el próximo accionar del Celam, con 
un rumbo unificador y prioritario: la Evangelización de 
la Cultura. Por otro lado, se procedió a la renovación de 
autoridades. Los nuevos electos son: Presidente, Mons. 
Darío Castrillón, Obispo de Pereira, Colombia. Primer 
Vice-presidente: Mons. Nicolás Jesús López, Arzobispo 
de Santo Domingo, Primado de América. Segundo Vice . 
presidente, Mons. José Freire Falcao, arzobispo de Brasi­
lia. Y Mons. Adolfo Suárez, arzobispo de Monterrey, 
México, como presidente del Comité Económico. 

El nuevo Presidente, Darío Castrillón, que sucede a 
Mons. Antonio Quarracino, es ya muy conocido por su 
larga actuación en el Celam. Su elección era previsible, 
dados sus acreditados antecedentes. Lo que ha sido ines­
perado fue el nuevo Secretario General, el joven Mons. · 
Osear Rodríguez Madariaga. Sobre éste daremos una bre­
ve noticia. 

1 

Mons. Osear Rodríguez Madariaga es actual obispo 
auxiliar de Tegucigalpa, en Honduras, en plena encruci­
jada dramática de Centroamérica. En su país, todo el 
mundo sabe quien es "Osear Rodríguez", que goza de 
una gran popularidad, por su sencillez y solidaridad de 
pastor. Nacido en 1942 hace nueve años que es obispo . 
Primero fue administrador apostólico en Santa Rosa de 
Copán, que es zona de alta concentración de refugiados. 
Allí hay más de 200.000 salvadoreños y 30.000 nicara-

güenses. En este país, Honduras, ·pequeño, campesino, 
y pobre , hay una Iglesia muy activa, con más de 10.000 
laicos delegados de la Palabra, con Cursillos y Renova­
ción Carismática muy pujantes. Pero es el país, Juego de 
Cuba, con menos sacerdotes del continente . Hay unos 
260, de Jos cuales sólo 60 son hondureños. Sin embargo 
hay gran florecimiento vocacional, que despertó la pre­
sencia de Juan Pablo II. En efecto, en 1982 había 17 
seminaristas, y en 1987 un centenar. Mons. Osear Ro­
dríguez está especializado en Teología Moral y en Psi­
coterapia. Además de sus actividades pastorales, es pro­
fesor de Cristología y Eclesiología. Entiende que para 
Centroamérica "no es posible ninguna solución arma­
da" y tiene confianza en un proceso de democratización 
autónomo para el conjunto de la región . En el ángulo re­
ligioso, entiende que el problema mayor a que se aboca 
de Iglesia centroamericana, y quizá de toda América 
Latina sea el "Problema de las sectas", que no se trata 
sólo de "condenar" sino de comprender y responder me­
jor a las exigencias que revela. Lo cierto es que Mons. Os­
ear Rodríguez es promesa de dinamismo para el nuevo 
Celam. Las tareas que le esperan son inmensas, pues es 
quien hmdrá a cargo la organizaci"ón del 500 aniversa­
rio de la evangelización de América Latina. 

¿Y qué puede significar ese 500 aniversario? Los in­
formados anuncian una vasta preparación para la que se­
ría la CUARTA CONFERENCIA EPISCOPAL LATI­
NOAMERICANA (¿en Santo Domingo?) y con la temá­
tica central de la EVANGELIZACION DE LA CULTU­
RA. El proceso latinoamericano que jalonan las confe­
rencias de Río de Janeiro (1955), Medellín (1968), Pue­
bla (1979) alcanzaría así una nueva fase en 1992. Gran­
de y hermosa misión. D 

cía como quería Agustín y que fue 
la primera entre los hombres en la 
que, la luz del comprender y el 
amar se hizo plena. 

consigo la plenitud, la universali­
dad". Es a través de ella que nos lle­
ga la bendición: "Bendito sea Dios 

completamente en "la plenitud de 
los tiempos", con la venida de Cris­
to" . 

• LA PLENITUD DE 
LOS TIEMPOS 

El ángel llama a la Virgen "Lle­
na de Gracia", no se dirige a ella 
por su nombre en el mundo, Mi­
ryarn, y eso supone, dice el Papa, 
"una bendición espiritual que se re­
fiere a todos los hombres y lleva 

8 • Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

y Padre de nuestro Señor Jesucris­
to , que nos ha bendecido con toda 
clase de bendiciones espirituales, en 
los cielos, en Cristo" (E f. 1 ,3). Ahí 
está inscripto todo el Plan de Salva­
ción universa1, que comprende a to­
dos los hombres creados a imagen y 
semejanza de Dios. "Todos,así co­
mo están incluidos al comienzo en 
la obra creadora de Dios, - afirma 
Juan Pablo- también están inclui­
dos eternamente en el plan divino 
de la salvación, que se debe revelar 1 

El concepto de la "plenitud de 
los tiempos precede y atraviesa to­
da, la encíclica mariana. Precede y 
atraviesa, también, toda la visión 
histórica y escatológica del cristia­
nismo. Es, por consiguiente , un 
acontecimiento fundamental sobre 
el cual se impone una ret1exión que 
sirva para echar luz sobre nuestro 
tiempo. 

Según nuestro entender , el con­
cepto de la plenitud de los tiempos 

alude a la misteriosa economía de 
la salvación, que exige la participa­
ción, la marcha tenaz y difícil del 
hombre hacia la verticalidad totaL 
real y física primero, que anticipó 
su andanza espiritual en la historia , 
después. 

El primer artículo de Trento, co­
mienzo católico y definitivo de la 
modernidad, dice: "Quien quiera 
que diga que el libre albedrío del 
hombre, a consecuencia del pecado 
de Adán, se ha perdido, aniquilado 
y extinguido, sea anatema." 

La fórmula es dura, vehemente­
mente lanzada a la polémica, pro­
pia del tiempo turbulento en que 
fue escrita, pero se funda radical­
mente en la verdad. Lo que nos dice 
Trento es que el hombre , depen­
diente y sumiso de la gracia de 
Dios, es, no obstante , corresponsa- -~:.¡,¡¡¡,¡,;¡ 
ble en el plan de la salvación, que llllliíiiiiiíiíííi 
depende de él, e(l alta medida, abrir 
las puertas y ventanas del alma, 
generar las obras que jalonan el 
camino hacia Dios. 

Así entendido, el concepto pau­
lino de la plenitud de Jos tiempos 
supone dos hechos fundamentales: 
marca el momento en que el Espí­
ritu Santo sopló como una brisa pa­
ra engendrar a Jesús en el vientre de 
María, es el instante de la Alianza 
definitiva de Dios con el mundo y 
el hombre, para que la naturaleza 
asuma su identidad de sagrada; si· 
multáneamente indica que había 
llegado el tiempo de la maduración 
de la obra del hombre en su andar a 
tientas, en sus gozos y dolores, para 
preparar el advenimiento de la en­
carnación. 

¿En que consistió la obra del 
hombre? En esa marcha de mile­
nios de millares de años hacia la ver­
ticalidad, hacia la autoconciencia, 
capaz de desplegarse sobre todo Jo 
que existe, hacia la luz del conocer 
y querer. 

La conciencia supone el conocer 
y el conocer que preocupa al hom­
bre es el de su esencia , de su signifi­
cado más hondo. Siempre, antes y 
ahora, se preguntó y se pregunta 
por el sentido de la existencia. 

La verticalidad del hombre, su 
andar alzado sobre el mundo, con 
ojos escrutando al cielo -como sólo 

él es capaz de hacerlo- es un mo­
verse a la búsqueda de su identidad. 
Quien busca su identidad quiere en­
contrarse con el Padre , porque só­
lo sabemos quiénes somos cuando 
conocemos a nuestro Padre. 

Pero esa culminación de los 
tiempos de la que habla San Pablo, 
se produjo en un lugar y en una fe­
cha precisos. Dios se encarnó, se hi· 
w hombre, en el seno de una joven 
judía, en Palestina, cruce de camino 
de todos los imperios y pueblos de 
la antigüedad, en la región más den­
samente poblada del planeta, en la 
que habían nacido las civilizaciones 
fundadoras. 

El acontecimiento se produjo 
además, al promediar el largo pe­
ríodo de ocho siglos de la vigencia 
de la ecumene helenístico-romana, 
tiempo en el cual las viejas culturas 
cerradas y abroqueladas sobre sí 
mismas, virtualmente inconexas a lo 
largo de milenios, se articularon en 
una comunicación vigorosa, que in-

: trodujo el espíritu universalista de 
los conquistadores macedonios y 
romanos. 

En resumen, la larga marcha del 
hombre sobre la tierra culminó en 
una vasta sociedad nutrida de cultu· 
ras y tradicioñes múltiples, pero 
que fue capaz de ordenarse en un 
universo de significaciones comu-

nes. Esa fue la primera ecumene, 
punto final de la andanza penosa de 
la conciencia humana, para preparar 
el escenario de la anunciación. 

La historia fue eso antes de Cris­
to y por ello se justifica plenam.en­
te el mensaje de Juan Pablo cuando 
dice que en el plan de la salvación 
están incluidos todos, los que nacie­
ron al comienzo en la obra creadora 

. y toda su descendencia, hasta el fin 
de los tiempos. 

Esta afirmación supone algo 
más . Significa que , cumplido el 
acontecimiento, la claridad, la velo­
cidad de la marcha y el compromiso 
del hombre, se multiplicaron y no 
habrá tregua en la fiesta grande de 
difundir la Palabra en todos los rin­
cones de la tierra . 

Los latinoamericanos, hijos de la 
segunda ecumene, la planetaria, que 
hicieron los hispano-portugueses en 
comunión y mestizaje con los mun­
dos indígenas y africanos, estamos 
particularmente convocados a la ta­
rea de la evangelización para que 
nada se pierda y se desgaste de la 
plenitud de los tiempos. 

Evangelizar las culturas es el 
mandato cristiano en nuestro tiem­
po. Ello supone la mediación y guía 
de María, porque se trata de una 
misión que requiere el discernimien­
to exigente de la inteligencia atrave­
sada por la fe y la humildad. 

En un mundo rico, complejo y 
en agresivo crecimiento en todos los 
planos, no habrá evangelización po· 
sible si no nos apoyarnos en la me· 
jor información, en el mayor enten­
dimiento, poderosamente nutridos 
en la capacidad de entusiasmo juve­
nil y generoso de María en la anun­
ciación. 

Otra vez, y ahora como nunca, la 
fe debe ser inteligente y la inteligen­
cia debe ser servidora humilde. 

• CONSIDERACIONES 
FINALES 

En esta encíclica excepcional 
por su densidad espiritual y su sen· 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 9 



Nuevas autoridades del CELAM 

LA TAREA PRIORITARIA 

ES EVANGELIZAR LA CULTURA 

En Ypacaraí, Paraguay, del 9 al 14 de marzo pasado, 
se realizó la XXI Asamblea ordinaria del Consejo Episco­
pal Latinoamericaiw (Celam), que contó con la presencia 
de 7 cardenales y más de medio centenar de obispos, re­
presentantes de 22 conferencias. episcopales. Se hizo el 
balance de Jos últimos cuatro años y se fijaron las reco­
mendaciones para el próximo accionar del Celam, con 
un rumbo unificador y prioritario: la Evangelización de 
la Cultura. Por otro lado, se procedió a la renovación de 
autoridades. Los nuevos electos son: Presidente, Mons. 
Darío Castrillón, Obispo de Pereira, Colombia. Primer 
Vice-presidente: Mons. Nicolás Jesús López, Arzobispo 
de Santo Domingo, Primado de América. Segundo Vice . 
presidente, Mons. José Freire Falcao, arzobispo de Brasi­
lia. Y Mons. Adolfo Suárez, arzobispo de Monterrey, 
México, como presidente del Comité Económico. 

El nuevo Presidente, Darío Castrillón, que sucede a 
Mons. Antonio Quarracino, es ya muy conocido por su 
larga actuación en el Celam. Su elección era previsible, 
dados sus acreditados antecedentes. Lo que ha sido ines­
perado fue el nuevo Secretario General, el joven Mons. · 
Osear Rodríguez Madariaga. Sobre éste daremos una bre­
ve noticia. 

1 

Mons. Osear Rodríguez Madariaga es actual obispo 
auxiliar de Tegucigalpa, en Honduras, en plena encruci­
jada dramática de Centroamérica. En su país, todo el 
mundo sabe quien es "Osear Rodríguez", que goza de 
una gran popularidad, por su sencillez y solidaridad de 
pastor. Nacido en 1942 hace nueve años que es obispo . 
Primero fue administrador apostólico en Santa Rosa de 
Copán, que es zona de alta concentración de refugiados. 
Allí hay más de 200.000 salvadoreños y 30.000 nicara-

güenses. En este país, Honduras, ·pequeño, campesino, 
y pobre , hay una Iglesia muy activa, con más de 10.000 
laicos delegados de la Palabra, con Cursillos y Renova­
ción Carismática muy pujantes. Pero es el país, Juego de 
Cuba, con menos sacerdotes del continente . Hay unos 
260, de Jos cuales sólo 60 son hondureños. Sin embargo 
hay gran florecimiento vocacional, que despertó la pre­
sencia de Juan Pablo II. En efecto, en 1982 había 17 
seminaristas, y en 1987 un centenar. Mons. Osear Ro­
dríguez está especializado en Teología Moral y en Psi­
coterapia. Además de sus actividades pastorales, es pro­
fesor de Cristología y Eclesiología. Entiende que para 
Centroamérica "no es posible ninguna solución arma­
da" y tiene confianza en un proceso de democratización 
autónomo para el conjunto de la región . En el ángulo re­
ligioso, entiende que el problema mayor a que se aboca 
de Iglesia centroamericana, y quizá de toda América 
Latina sea el "Problema de las sectas", que no se trata 
sólo de "condenar" sino de comprender y responder me­
jor a las exigencias que revela. Lo cierto es que Mons. Os­
ear Rodríguez es promesa de dinamismo para el nuevo 
Celam. Las tareas que le esperan son inmensas, pues es 
quien hmdrá a cargo la organizaci"ón del 500 aniversa­
rio de la evangelización de América Latina. 

¿Y qué puede significar ese 500 aniversario? Los in­
formados anuncian una vasta preparación para la que se­
ría la CUARTA CONFERENCIA EPISCOPAL LATI­
NOAMERICANA (¿en Santo Domingo?) y con la temá­
tica central de la EVANGELIZACION DE LA CULTU­
RA. El proceso latinoamericano que jalonan las confe­
rencias de Río de Janeiro (1955), Medellín (1968), Pue­
bla (1979) alcanzaría así una nueva fase en 1992. Gran­
de y hermosa misión. D 

cía como quería Agustín y que fue 
la primera entre los hombres en la 
que, la luz del comprender y el 
amar se hizo plena. 

consigo la plenitud, la universali­
dad". Es a través de ella que nos lle­
ga la bendición: "Bendito sea Dios 

completamente en "la plenitud de 
los tiempos", con la venida de Cris­
to" . 

• LA PLENITUD DE 
LOS TIEMPOS 

El ángel llama a la Virgen "Lle­
na de Gracia", no se dirige a ella 
por su nombre en el mundo, Mi­
ryarn, y eso supone, dice el Papa, 
"una bendición espiritual que se re­
fiere a todos los hombres y lleva 

8 • Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

y Padre de nuestro Señor Jesucris­
to , que nos ha bendecido con toda 
clase de bendiciones espirituales, en 
los cielos, en Cristo" (E f. 1 ,3). Ahí 
está inscripto todo el Plan de Salva­
ción universa1, que comprende a to­
dos los hombres creados a imagen y 
semejanza de Dios. "Todos,así co­
mo están incluidos al comienzo en 
la obra creadora de Dios, - afirma 
Juan Pablo- también están inclui­
dos eternamente en el plan divino 
de la salvación, que se debe revelar 1 

El concepto de la "plenitud de 
los tiempos precede y atraviesa to­
da, la encíclica mariana. Precede y 
atraviesa, también, toda la visión 
histórica y escatológica del cristia­
nismo. Es, por consiguiente , un 
acontecimiento fundamental sobre 
el cual se impone una ret1exión que 
sirva para echar luz sobre nuestro 
tiempo. 

Según nuestro entender , el con­
cepto de la plenitud de los tiempos 

alude a la misteriosa economía de 
la salvación, que exige la participa­
ción, la marcha tenaz y difícil del 
hombre hacia la verticalidad totaL 
real y física primero, que anticipó 
su andanza espiritual en la historia , 
después. 

El primer artículo de Trento, co­
mienzo católico y definitivo de la 
modernidad, dice: "Quien quiera 
que diga que el libre albedrío del 
hombre, a consecuencia del pecado 
de Adán, se ha perdido, aniquilado 
y extinguido, sea anatema." 

La fórmula es dura, vehemente­
mente lanzada a la polémica, pro­
pia del tiempo turbulento en que 
fue escrita, pero se funda radical­
mente en la verdad. Lo que nos dice 
Trento es que el hombre , depen­
diente y sumiso de la gracia de 
Dios, es, no obstante , corresponsa- -~:.¡,¡¡¡,¡,;¡ 
ble en el plan de la salvación, que llllliíiiiiiíiíííi 
depende de él, e(l alta medida, abrir 
las puertas y ventanas del alma, 
generar las obras que jalonan el 
camino hacia Dios. 

Así entendido, el concepto pau­
lino de la plenitud de Jos tiempos 
supone dos hechos fundamentales: 
marca el momento en que el Espí­
ritu Santo sopló como una brisa pa­
ra engendrar a Jesús en el vientre de 
María, es el instante de la Alianza 
definitiva de Dios con el mundo y 
el hombre, para que la naturaleza 
asuma su identidad de sagrada; si· 
multáneamente indica que había 
llegado el tiempo de la maduración 
de la obra del hombre en su andar a 
tientas, en sus gozos y dolores, para 
preparar el advenimiento de la en­
carnación. 

¿En que consistió la obra del 
hombre? En esa marcha de mile­
nios de millares de años hacia la ver­
ticalidad, hacia la autoconciencia, 
capaz de desplegarse sobre todo Jo 
que existe, hacia la luz del conocer 
y querer. 

La conciencia supone el conocer 
y el conocer que preocupa al hom­
bre es el de su esencia , de su signifi­
cado más hondo. Siempre, antes y 
ahora, se preguntó y se pregunta 
por el sentido de la existencia. 

La verticalidad del hombre, su 
andar alzado sobre el mundo, con 
ojos escrutando al cielo -como sólo 

él es capaz de hacerlo- es un mo­
verse a la búsqueda de su identidad. 
Quien busca su identidad quiere en­
contrarse con el Padre , porque só­
lo sabemos quiénes somos cuando 
conocemos a nuestro Padre. 

Pero esa culminación de los 
tiempos de la que habla San Pablo, 
se produjo en un lugar y en una fe­
cha precisos. Dios se encarnó, se hi· 
w hombre, en el seno de una joven 
judía, en Palestina, cruce de camino 
de todos los imperios y pueblos de 
la antigüedad, en la región más den­
samente poblada del planeta, en la 
que habían nacido las civilizaciones 
fundadoras. 

El acontecimiento se produjo 
además, al promediar el largo pe­
ríodo de ocho siglos de la vigencia 
de la ecumene helenístico-romana, 
tiempo en el cual las viejas culturas 
cerradas y abroqueladas sobre sí 
mismas, virtualmente inconexas a lo 
largo de milenios, se articularon en 
una comunicación vigorosa, que in-

: trodujo el espíritu universalista de 
los conquistadores macedonios y 
romanos. 

En resumen, la larga marcha del 
hombre sobre la tierra culminó en 
una vasta sociedad nutrida de cultu· 
ras y tradicioñes múltiples, pero 
que fue capaz de ordenarse en un 
universo de significaciones comu-

nes. Esa fue la primera ecumene, 
punto final de la andanza penosa de 
la conciencia humana, para preparar 
el escenario de la anunciación. 

La historia fue eso antes de Cris­
to y por ello se justifica plenam.en­
te el mensaje de Juan Pablo cuando 
dice que en el plan de la salvación 
están incluidos todos, los que nacie­
ron al comienzo en la obra creadora 

. y toda su descendencia, hasta el fin 
de los tiempos. 

Esta afirmación supone algo 
más . Significa que , cumplido el 
acontecimiento, la claridad, la velo­
cidad de la marcha y el compromiso 
del hombre, se multiplicaron y no 
habrá tregua en la fiesta grande de 
difundir la Palabra en todos los rin­
cones de la tierra . 

Los latinoamericanos, hijos de la 
segunda ecumene, la planetaria, que 
hicieron los hispano-portugueses en 
comunión y mestizaje con los mun­
dos indígenas y africanos, estamos 
particularmente convocados a la ta­
rea de la evangelización para que 
nada se pierda y se desgaste de la 
plenitud de los tiempos. 

Evangelizar las culturas es el 
mandato cristiano en nuestro tiem­
po. Ello supone la mediación y guía 
de María, porque se trata de una 
misión que requiere el discernimien­
to exigente de la inteligencia atrave­
sada por la fe y la humildad. 

En un mundo rico, complejo y 
en agresivo crecimiento en todos los 
planos, no habrá evangelización po· 
sible si no nos apoyarnos en la me· 
jor información, en el mayor enten­
dimiento, poderosamente nutridos 
en la capacidad de entusiasmo juve­
nil y generoso de María en la anun­
ciación. 

Otra vez, y ahora como nunca, la 
fe debe ser inteligente y la inteligen­
cia debe ser servidora humilde. 

• CONSIDERACIONES 
FINALES 

En esta encíclica excepcional 
por su densidad espiritual y su sen· 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 9 



1 

cillez, se destacan por lo menos cin­
co momentos culminantes de la pri­
mera peregrina de la fe, que apenas 
podemos anotar ahora , con la pro­
mesa de retornar sobre el tema. 

Son ellos: 1 o la anunciación; 
2° el Magníficat nacido de la fe pro­
funda de María en la visitación a 
Isabel; 3o el comienzo de la misión 
de Jesús en las bodas de Caná; 4° 
María firme en su fe ante el Calva­
rio, cuando todas las promesas de 
la anunciación parecían desvanecer­
se y so el día de Pentecostés. 

Pero esta honda reflexión maria­
na que atraviesa el misterio de Dios 
y del mundo, que explicita la histo­
ria desde sus orígenes, se proyecta 
en forma concreta sobre el momen­
to actual. No hay que extrañarse, la 
historia del mundo es la historia 
misma de la Iglesia, lo fue siempre y 
lo es más desde que se cumplió la 
plenitud de los tiempos con el 
"fiat" de María, con el que nació la 
Nueva Alianza. 

En estos tiempos, dice el Papa, al 
final del segundo milenio cristiano, 
se abre una nueva perspectiva en los 
que , bajo la advocación de María la 
Iglesia debe preparar las vías de la 
cooperación y la unidad a nivel 
mundial. 

El mensaje va claramente dirigi­
do hacia todos "lus hermanos sepa­
rados" que honran y celebran aMa­
ría y en particular a los orientales, 
a los ortodoxos (el Año Mariano 

· proclamado por el Papa coincide con 
el milenio del bautismo de San Vla­
dimiro, príncipe de Kiev, en el 
988). 

Es un año , dice Juan Pablo, en 
que ortodoxos y católicos unidos 
en la plegaria , debemos renovar 
nuestra fe, porque "los orientales ... 
corren parejos con nosotros por su 
impulso fervoroso y ánimo en el 
culto de la Virgen madre de Dios". 

Esta es la única propuesta de paz 
válida para el mundo. El Papa ha 
dado un verdadero paso geopolíti­
co. Pero se trata de la geopolítica 
del Espíritu Santo, que vela por la 
plenitud de l_os tiempos. O 

10 • Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

.~ •• 
··~ 

UNIVERSAL 
1 . • 

CARGO 

Mudanzas internacionales 
Importación· Exportación 

Carga aérea y marítima 
Consolidaciones · 
Transporte terrestre 
Mudanzas internacionales 
Seguros 
Vuelos charters 
Almacenaje 
Alquiler , contenedores 
Embalajes 
Despachos aduana 
Exportación/ Importación 

Avda. Pte. Julio A. Roca · 
733- Piso 9 
1067 BUENOS AIRES · 
ARGENTINA 
Tel: 33·6161/30·5755 
Telex: 22994 UNIVC AR 

Via Casale, 4 -
Loe. Castelli - 00060 
Fomello- ROMA· ITALIA 

ATE. Sr. Lelio Lattari 

Wojtyla y nuestra autoconciencia histórica 

EL MENSAJE DE 
JUAN PABLO 11 

PARA 
AMERICA LATINA 

GUZMAN CARRIQUIRY 

DESDE HACE .MAS DE UN SIGLO, C9N PIO IX, 
EL PONTIFICADO ASUMIO UNA POSICION DE VANGUARDIA EN LA 

FORMULACION DE LA AUTOCONCIENCIA HISTORICA Y DE LA IDENTIDAD 
ESPIRITUAL DEL CONTINENTE. EN LOS UL TIMOS CINCUENTA AAOS, 

CON PIO XII, JUAN XXIII Y PARTICULARMENTE PABLO VI, 
ESE MOVIMIENTO AVANZO EN FORMA NITIDA, ALCANZANDO EN 

JUAN PABLO 11 UN DESARROLLO SISTEMATICO. UNA ANTOLOGIA Y 
REFLEXION DE SU VISION DE AMERICA LATINA Y SU DESTINO EVANGELICO. 

Apenas concluido su viaje apostólico al Cono Sur y 
ya en previsiones uno próximo, para el segundo semes­
tre de 1988 a Bolivia, Paraguay y Uruguay, Juan Pablo 
11 habrá pronto prácticamente recorrido toda América 
Latina. Falta aún Cuba. Y ya el Episcopado brasileño 
insiste para una segunda visita al "semi-continente" ... 

Esos sucesivos viajes apostólicos de Juan Pablo 11 
en tierras latinoamericanas han acumulado y ahondado 
un riquísimo Magisterio. Nada mejor que estudiarlo 
Y seguirlo, con la atención y fidelidad que merece, a 
través de varios volúmenes de alocuciones pontificias 
recogidas y editadas por cada uno de los Episcopados 
de los países visjtados o publicadas oficialmente en 
"L'Osservatore Romano". Reconozcamos que es em-

peño no fácil para el común de los fieles. Ni tampoco 
para los "agentes pastorales". Pero es fundamental ir 
más allá de noticias fragmentarias, epis6dicas, parciales, 
de la gran prensa, para adquirir una visión orgánica 
y unificante del conjunto rie ese Magisterio en América 
Latina. Tanto es así que hasta el CELAM ofrece como 
servicio a los Obispos una serie de recopilaciones y sín­
tesis a diversos niveles y sobre materias varias. Por eso, 
se nos perdonará la osadía de esta síntesis -con todos 
los límites y deficiencias de toda síntesis, y más aun 
si es de textos de tal importancia-, con la excusa de 
que pretende ser apenas invitación y . estímulo para 
encaminar hacia una lectura directa de las "fuentes" 
(se citan sólo extractos con la ciudad y la fecha en que 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 11 . . 



1 

cillez, se destacan por lo menos cin­
co momentos culminantes de la pri­
mera peregrina de la fe, que apenas 
podemos anotar ahora , con la pro­
mesa de retornar sobre el tema. 

Son ellos: 1 o la anunciación; 
2° el Magníficat nacido de la fe pro­
funda de María en la visitación a 
Isabel; 3o el comienzo de la misión 
de Jesús en las bodas de Caná; 4° 
María firme en su fe ante el Calva­
rio, cuando todas las promesas de 
la anunciación parecían desvanecer­
se y so el día de Pentecostés. 

Pero esta honda reflexión maria­
na que atraviesa el misterio de Dios 
y del mundo, que explicita la histo­
ria desde sus orígenes, se proyecta 
en forma concreta sobre el momen­
to actual. No hay que extrañarse, la 
historia del mundo es la historia 
misma de la Iglesia, lo fue siempre y 
lo es más desde que se cumplió la 
plenitud de los tiempos con el 
"fiat" de María, con el que nació la 
Nueva Alianza. 

En estos tiempos, dice el Papa, al 
final del segundo milenio cristiano, 
se abre una nueva perspectiva en los 
que , bajo la advocación de María la 
Iglesia debe preparar las vías de la 
cooperación y la unidad a nivel 
mundial. 

El mensaje va claramente dirigi­
do hacia todos "lus hermanos sepa­
rados" que honran y celebran aMa­
ría y en particular a los orientales, 
a los ortodoxos (el Año Mariano 

· proclamado por el Papa coincide con 
el milenio del bautismo de San Vla­
dimiro, príncipe de Kiev, en el 
988). 

Es un año , dice Juan Pablo, en 
que ortodoxos y católicos unidos 
en la plegaria , debemos renovar 
nuestra fe, porque "los orientales ... 
corren parejos con nosotros por su 
impulso fervoroso y ánimo en el 
culto de la Virgen madre de Dios". 

Esta es la única propuesta de paz 
válida para el mundo. El Papa ha 
dado un verdadero paso geopolíti­
co. Pero se trata de la geopolítica 
del Espíritu Santo, que vela por la 
plenitud de l_os tiempos. O 

10 • Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

.~ •• 
··~ 

UNIVERSAL 
1 . • 

CARGO 

Mudanzas internacionales 
Importación· Exportación 

Carga aérea y marítima 
Consolidaciones · 
Transporte terrestre 
Mudanzas internacionales 
Seguros 
Vuelos charters 
Almacenaje 
Alquiler , contenedores 
Embalajes 
Despachos aduana 
Exportación/ Importación 

Avda. Pte. Julio A. Roca · 
733- Piso 9 
1067 BUENOS AIRES · 
ARGENTINA 
Tel: 33·6161/30·5755 
Telex: 22994 UNIVC AR 

Via Casale, 4 -
Loe. Castelli - 00060 
Fomello- ROMA· ITALIA 

ATE. Sr. Lelio Lattari 

Wojtyla y nuestra autoconciencia histórica 

EL MENSAJE DE 
JUAN PABLO 11 

PARA 
AMERICA LATINA 

GUZMAN CARRIQUIRY 

DESDE HACE .MAS DE UN SIGLO, C9N PIO IX, 
EL PONTIFICADO ASUMIO UNA POSICION DE VANGUARDIA EN LA 

FORMULACION DE LA AUTOCONCIENCIA HISTORICA Y DE LA IDENTIDAD 
ESPIRITUAL DEL CONTINENTE. EN LOS UL TIMOS CINCUENTA AAOS, 

CON PIO XII, JUAN XXIII Y PARTICULARMENTE PABLO VI, 
ESE MOVIMIENTO AVANZO EN FORMA NITIDA, ALCANZANDO EN 

JUAN PABLO 11 UN DESARROLLO SISTEMATICO. UNA ANTOLOGIA Y 
REFLEXION DE SU VISION DE AMERICA LATINA Y SU DESTINO EVANGELICO. 

Apenas concluido su viaje apostólico al Cono Sur y 
ya en previsiones uno próximo, para el segundo semes­
tre de 1988 a Bolivia, Paraguay y Uruguay, Juan Pablo 
11 habrá pronto prácticamente recorrido toda América 
Latina. Falta aún Cuba. Y ya el Episcopado brasileño 
insiste para una segunda visita al "semi-continente" ... 

Esos sucesivos viajes apostólicos de Juan Pablo 11 
en tierras latinoamericanas han acumulado y ahondado 
un riquísimo Magisterio. Nada mejor que estudiarlo 
Y seguirlo, con la atención y fidelidad que merece, a 
través de varios volúmenes de alocuciones pontificias 
recogidas y editadas por cada uno de los Episcopados 
de los países visjtados o publicadas oficialmente en 
"L'Osservatore Romano". Reconozcamos que es em-

peño no fácil para el común de los fieles. Ni tampoco 
para los "agentes pastorales". Pero es fundamental ir 
más allá de noticias fragmentarias, epis6dicas, parciales, 
de la gran prensa, para adquirir una visión orgánica 
y unificante del conjunto rie ese Magisterio en América 
Latina. Tanto es así que hasta el CELAM ofrece como 
servicio a los Obispos una serie de recopilaciones y sín­
tesis a diversos niveles y sobre materias varias. Por eso, 
se nos perdonará la osadía de esta síntesis -con todos 
los límites y deficiencias de toda síntesis, y más aun 
si es de textos de tal importancia-, con la excusa de 
que pretende ser apenas invitación y . estímulo para 
encaminar hacia una lectura directa de las "fuentes" 
(se citan sólo extractos con la ciudad y la fecha en que 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 11 . . 



r fue pronunciada cada alocución) y enriquecerse así 
con las preclaras enseñanzas y orientaciones de Juan 
Pablo 11. 

• UNA NUEVA EVANGELIZACION 

"La Iglesia comienza hoy, queridos hennanos en 
el Episcopado, amados hennanos y hennanas, una no­
vena particular. Es el período de nueve años <:tJe nos 
separa de la fecha del descubrimiento de América. Esta 
fecha -una de las más importantes de la historia de 
la humanidad- marca también la del comienzo de la 
fe y de la Iglesia en este continente". Con estas pala­
bras Juan Pablo 11 inauguró desde Santo Domingo, el 
12 de Octubre de 1984, el camino de movilización es­
piritual, catequética y misionera de la Iglesia latinoa­
mericana hacia la celebración del "medio milenio". 
"En el encuentro que tuve con el CELAM en la cate­
dral de Port-au-Prince (Haití) el mes de Marzo del pasa­
do año, decía que este centenario debía celebrarlo 
con una mirada de gratitud a Dios por la vocaci6n m. 
tiana y cat61ica de América Latina, y a cuantos fueron 
instrumentos vivos y activos de la enqelizad6n. Mirada 
de fidelidad a vuestro pasado de fe. Mirada hacia los de­
safíos del presente y a los esfuerzos que se realizan. Mira­
da hacia e1 futuro para wr c6mo conaolidar la obra 
iniciada. Obra que debía de aer una mm¡elizacl6n nue­
va: nuew en su ardor, en sus !Mtodos, en su expresión". 
¡Una nueva evangelización! Toda la Iglesia latinoameri­
cana que se pone en movimiento en "caminos de es­
peranza activa" -reafirmaba el Papa desde Bogotá 
(~/VII/86)- proyectada ''ya hacia la conmemoración 
del V Centenario y hacia e1 gran Jubileo del año 2000". 
"Pan la Iglesia entera de América Latina se abre una 
nueva etapa en la obra de evangelización" (Viedma, 
8/IV/87). 

En verdad, Juan Pablo 11 ha consagrado todas sus 
energías de Pastor universal a imprimir esa dinámica 
de una nueva evangelización a toda la Iglesia al servicio 
del hombre y de las Naciones . . ¿No era éste, acaso, el 
auténtico designio "pastoral'' del Con-cilio Vaticano 11, 
convocado por Juan · XXIII -el Papa bueno-, llevado 
adelante por la paciencia y la sabiduría del gran Papa 
Pablo VI, cuya plena e íntegra realización será el obje­
tivo declarado y el hilo conductor seguido desde el 
comienzo mismo del actual pontificado de Juan Pablo 
11? De eso se trata. De una Iglesia bien centrada en el 
misterio de la Redención de Cristo que ella testimonia 
y anuncia, renovada y fortalecida con ímpetus de santi­
dad, fiel a la Verdad que le ha sido confiada para comu­
nicarla con certeza e integridad,_ en camino al encuentro 
de los hombres para responder a los eternos y siempre 
actuales interrogantes del corazón y de la historia hu­
manas en esta fase decisiva del segundo milenio. "Abrid 
las puertas a C.!::to". Ese será su gran llamado. "A su 
potestad salvadora abrid los confines de los Estados, 
los sistemas económicos y políticos, los vastos campos 
de la ~tura, la civilización, el desarrollo .. No tengáis 
miedo. Cristo sabe lo que hay dentro del hombre. Sólo 
Ello sabe". 

12- Nexo, lti(JUndo trimestre, junio 1987 

. • VIAJES APOSTOLICOS POR 
TIERRAS LATINOAMERICANAS 

Una nueva evangelización, un poner a toda la Iglesia 
en estado de misión, requiere un Papa misionero. Así 
se confli'lllará a través de los numerosos viajes apostó­
licos de Juan Pablo 11 hacia todos los pueblos y naciones 
de la tierra. "Mi misión como Pastor de la Iglesia univer­
sal, bien lo sabéis -decía a los brasileños, el 7 /VII/80-
es la de anunciar a los hombres de nuestro tiempo la 
Buena Nueva de la salvación, de la cual la Iglesia es de­
positaria. Es un mensaje de paz y de esperanza, de jus-
1icia ·y de fraternidad, de solidaridad y de amor. Pero 
este mensaje se revelaría bien pronto vacío e inconsis­
tente si a fm de cuentas no proclamase que sólo en el 
Señor Jes6s se realiza la salvación definitiva ... ". Viene 
a vernos -así lo señaló a· los Centroamericanos (Costa 
Rica, 3 de marzo de 1983)- "como el hennano mayor 
a sus hennanos, como el padre en la fe a sus hijos, como 
e1 Sucesor de Pedro a la grey a él confiada, como el pe· 
regrino apostólico a quienes es deudor (Cf. Rom 1, 14) 
de • pllaln y de su afecto". Sus visitas son de orden 
religioso y carácter pastoral. No está movido por inte­
reaes o cálculos políticos. Se hace testigo próximo, 
excepcional, de esa presencia de Cristo que mueve la 
fibra íntima de los corazones, que convoca y reúne a 
los pueblos, que confmna en la fe a su Iglesia, que 
transfigura toda la realidad como Principio de auténtica 
liberación integral. 

¡Acontecimiento sorprendente de la Providencia de 
Dios! Venido de un país lejano -de esa frontera euro­
pea que es la Polonia "semper fidelis"-, Karol Wojtyla 
inaugurará ese impulso misionero como Pastor universal 
yendo al encuentro de los pueblos también fieles de esa 
otra frontera latinoamericana. En Enero de 1979 inicia­
rá su "peregrinatio pro-Cristo" en República Domini- · 
cana y México, bajo la guía del vínculo y destino espi­
rituales en la consanguineidad de los santuarios de la 
Madre de Dios en Jasna Gora y en Guadalupe . Con la 
compañía de la Patrona de América Latina y el efecto 
desbordante de sus pueblos (que manifestará primero · 
el mexicano), en Puebla abrirá con uno de los grandes 
discursos programáticos de su Pontificado, la lila. Con­
ferencia General del Episcopado latinoamericano que, 
desde la senda abierta por la precedente de Medellín 
(1 968), será un gran paso adelante en el camino y pro­
grama de la "nueva evangelización" 

El Papa entró así de lleno en su continente de esperan­
za. Del 30 de Junio al 12 de Julio de 1981 recorrió el 
inmenso subcontinente de Brasil, la nación que posee 
el inayor número de católicos del mundo, desgarrada 
entre sus ímpetus de modernización y sus trágicas es­
tridencias de injusticia y de miseria. Fue muy breve 
-apenas el ll y 12 de junio de 1982- pero tan significa­
tivo su paso por Buenos Aires, como aliento de paz y 
dignidad, en plena guerra por las Malvinas. Afrontó el 
drama centroamericano en su viaje cuaresmal, a prin­
cipios de Marzo de 1983, por todos los países del Istmo: 
Costa Rica, Nicaragua, Panamá, El Salvador, Honduras, 
Guatemala. Y en seguida, Belice y luego Haití. Los hai­
tianos, ya sin Baby Doc. recuerdan bien 'y agradecen 
aquel lema del discurso papal: "es necesario que las· 

cosas cambien aquí". Tres países del espinazo andino 
- Venezuela, Ecuador y Perú- lo acogieron en el viaje 
apostólico que realizó del 26 de Enero al 5 de Febrero 
de 1985, adentrándose más aun en la América Latina 
profunda y encontrándose los variados rostros de sus 
hombres del litoral. de la sierra y de la selva. En la prime­
ra semana de julio completó su giro bolivariano con la vi· 
sita de la católica y volcánica Colombia, que ya acogiera 
a Pablo VI. en 1968. primer pontífice en tierra latinoa­
mericana. Pasó también en esos viajes por algunos de los 
nuevos países del archipiélago antillano, como Las 
Bahamas, Trinidad Tobago. Santa Lucía. Su octavo viaje 
a tierras latinoamericanas (31/IIl-12/IV /87) revitalizará 
tradiciones cristianas y valores éticos tan necesarios y 
oportunos para la reafirmación y solidaridad democráti­
cas (Argentina. Uruguay) como para una ansiada tran­
sición a la democracia (Chile). Falta Cuba . . . 

El Papa conoce y ama esta "tierra de Simón Bolívar, 
cuyo anhelo fue construir en este continente - afirmó 
desde Caracas- una gran Nación" (27/1/85). 

• DOS INTERLOCUTORES: 
ENCUENTRO Y DIALOGO 

En todas las latitudes Juan Pablo Il ha querido ha­
cerse presente y prójimo a los pueblos latinoamerica­
nos, interlocutores primeros de sus visitas y encuen­
tros. Sus viajes convocan enormes multitudes de los 
pueblos cristianos del continente, movidos por tradi­
cional afecto y devoción a la figura del Papa. La pre­
sencia del Papa da lugar a grandes manifestaciones 
y concentraciones, en las que se expresa esa piedad 
popular arraigada en el sustrato cultural católico de 
América Latina. Son grandes fiestas de los pueblos 
-¡pueblos y no masas!- en torno al Vicario de Cris­
to, momentos fuertes de alegría, de profunda iden­
tificación, de dignidad y esperanza. 

El Papa tiene el arte de transfonnar a los pueblos 
en sus prójimos y eso es lo que la gente desea, pero 
eso es sólo posible por un gran gesto de amor y de trans· 
parencia de fe y eso es lo que la gente percibe. Es un diá­
logo, no un monólogo, ese encuentro del Papa con los 
pueblos. Todos están en espera, ciertamente, de su pre­
sencia y de su palabra. Pero, a la vez, el Papa sabe escu­
char la hondura de vida, los sentimientos, las esperan­
zas que los animan. Aprende a reconocerlos y a amarlos. 
Es testigo admirado de ese "mestizaje integrador, no sólo 
racial, sino cultural y humano" (Lima; 1/Xll/85) que de 
"los pueblos del Nuevo Mundo" ha hecho surgir como 
un pueblo nuevo: el Pueblo de Dios" (Quito, 307'1/85), 
cuya fe católica "ha marcado su identidad histórica 
y cultural" y se "expresa en extraordinarias manifesta­
ciones de religiosidad y de piedad popular" de genuino 
sabor "eucarístico y mariano" (Popayán, 4/Vll/86). 

• PEREGRINO A LOS 
SANTUARIOS MARIANOS 

Peregrino a los santuarios de las Naciones, la Virgen 
María le ha abierto el corazón de sus gentes. Así lo pi­
dió Juan Pablo 11 antes de partir a su primer viaje apos­
tólico. Su primer gesto fue de rodillas ante la Patrona 

de América en Guadalupe. "El Papa percibe en lo hon­
do de su corazón - decía entonces (México, 27 /1/79),­
los vínculos particulares que te unen a ti con este pue­
blo y a este pueblo contigo ( ... ) Este pueblo -e indi· 
rectamente todo este inmenso continente- vive su 
unidad espiritual gracias al hecho de que Tú eres la 
Madre. Una Madre que con su amor crea, conserva, 
acrecienta espacios de cercanía entre sus hijos". No 
en vano esa "originalidad histórico-cultural que llama­
mos América Latina" - escribieron los Obispos de 
Puebla- "se simboliza muy luminosamente en el ros­
tro mestizo de María de Guadalupe" (DP 446). Por 
eso, desde el Santuario de Suyapa, en la altura de Te­
gucigalpa (8/III/83), el Papa puede llegar a "contem· 
piar los países que he visitado unidos en la misma fe · 
católica, reunidos espiritualmente en tomo a María, 
la Madre de Cristo y de la Iglesia, vínculo de amor 
que hace de estos pueblos naciones hennanas". "El 
amor y la devoción a María (son) elementos funda­
mentales de la cultura latinoamericana" -afirmó 
Juan Pablo 11 desde el Santuario nacional brasileño 
en Aparecida (4/Vlll/81)- y "los Pastores sabrán 
respetar este carácter peculiar, cultivarlo y ayudarlo 
a encontrar la mejor expresión, pan reaHzar el dicho: 
" 'A Cristo por María' ". 

Esa es también la experiencia de la presencia y de 
la compaftía de María en los Santuarios de Maipú y de 
Luján. "Pedagoga del Evangelio" la llamó la estupen­
da mariología de Puebla. 

• ANUNCIAR A CRISTO 

A Cristo por María. El centro y objetivo fundamen­
tal de los viajes del Papa es "anunciar a Cristo cruci­
ficado, muerto y resucitado, en quien reside nuestra 
unidad, nuestra esperanza y en quien tenemos la vida 
en plenitud. Es la palabra viva del Evangelio que debe 
caer, una vez más, como semilla fecunda sobre la tierra 
buena de vuestros pueblos" (S. José de Costa Rica, 
3/III/83). "Lo que se nos pide -destacaba ya el Papa 
en su primera escala latinoamericana, en Santo Domin­
go (26/1/79)- es que anunciemos la muerte de Jesús 
y proclamemos su resurrección. Jesús vive ( ... ). Sí, 
Cristo vive en la Iglesia, está con nosotros, portadores 
de esperanza y de inmortalidad. Si habéis encontrado 
pues a Cristo, ¡Vivid a Cristo! ¡vivid con Cristo! Y 
anunciadlo en primera persona, como auténticos tes­
tigos: para mí la vida es Cristo. He aquí la verdadera 
liberación: proclamar a Jesús libre de ataduras, presen· 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 13 



r fue pronunciada cada alocución) y enriquecerse así 
con las preclaras enseñanzas y orientaciones de Juan 
Pablo 11. 

• UNA NUEVA EVANGELIZACION 

"La Iglesia comienza hoy, queridos hennanos en 
el Episcopado, amados hennanos y hennanas, una no­
vena particular. Es el período de nueve años <:tJe nos 
separa de la fecha del descubrimiento de América. Esta 
fecha -una de las más importantes de la historia de 
la humanidad- marca también la del comienzo de la 
fe y de la Iglesia en este continente". Con estas pala­
bras Juan Pablo 11 inauguró desde Santo Domingo, el 
12 de Octubre de 1984, el camino de movilización es­
piritual, catequética y misionera de la Iglesia latinoa­
mericana hacia la celebración del "medio milenio". 
"En el encuentro que tuve con el CELAM en la cate­
dral de Port-au-Prince (Haití) el mes de Marzo del pasa­
do año, decía que este centenario debía celebrarlo 
con una mirada de gratitud a Dios por la vocaci6n m. 
tiana y cat61ica de América Latina, y a cuantos fueron 
instrumentos vivos y activos de la enqelizad6n. Mirada 
de fidelidad a vuestro pasado de fe. Mirada hacia los de­
safíos del presente y a los esfuerzos que se realizan. Mira­
da hacia e1 futuro para wr c6mo conaolidar la obra 
iniciada. Obra que debía de aer una mm¡elizacl6n nue­
va: nuew en su ardor, en sus !Mtodos, en su expresión". 
¡Una nueva evangelización! Toda la Iglesia latinoameri­
cana que se pone en movimiento en "caminos de es­
peranza activa" -reafirmaba el Papa desde Bogotá 
(~/VII/86)- proyectada ''ya hacia la conmemoración 
del V Centenario y hacia e1 gran Jubileo del año 2000". 
"Pan la Iglesia entera de América Latina se abre una 
nueva etapa en la obra de evangelización" (Viedma, 
8/IV/87). 

En verdad, Juan Pablo 11 ha consagrado todas sus 
energías de Pastor universal a imprimir esa dinámica 
de una nueva evangelización a toda la Iglesia al servicio 
del hombre y de las Naciones . . ¿No era éste, acaso, el 
auténtico designio "pastoral'' del Con-cilio Vaticano 11, 
convocado por Juan · XXIII -el Papa bueno-, llevado 
adelante por la paciencia y la sabiduría del gran Papa 
Pablo VI, cuya plena e íntegra realización será el obje­
tivo declarado y el hilo conductor seguido desde el 
comienzo mismo del actual pontificado de Juan Pablo 
11? De eso se trata. De una Iglesia bien centrada en el 
misterio de la Redención de Cristo que ella testimonia 
y anuncia, renovada y fortalecida con ímpetus de santi­
dad, fiel a la Verdad que le ha sido confiada para comu­
nicarla con certeza e integridad,_ en camino al encuentro 
de los hombres para responder a los eternos y siempre 
actuales interrogantes del corazón y de la historia hu­
manas en esta fase decisiva del segundo milenio. "Abrid 
las puertas a C.!::to". Ese será su gran llamado. "A su 
potestad salvadora abrid los confines de los Estados, 
los sistemas económicos y políticos, los vastos campos 
de la ~tura, la civilización, el desarrollo .. No tengáis 
miedo. Cristo sabe lo que hay dentro del hombre. Sólo 
Ello sabe". 

12- Nexo, lti(JUndo trimestre, junio 1987 

. • VIAJES APOSTOLICOS POR 
TIERRAS LATINOAMERICANAS 

Una nueva evangelización, un poner a toda la Iglesia 
en estado de misión, requiere un Papa misionero. Así 
se confli'lllará a través de los numerosos viajes apostó­
licos de Juan Pablo 11 hacia todos los pueblos y naciones 
de la tierra. "Mi misión como Pastor de la Iglesia univer­
sal, bien lo sabéis -decía a los brasileños, el 7 /VII/80-
es la de anunciar a los hombres de nuestro tiempo la 
Buena Nueva de la salvación, de la cual la Iglesia es de­
positaria. Es un mensaje de paz y de esperanza, de jus-
1icia ·y de fraternidad, de solidaridad y de amor. Pero 
este mensaje se revelaría bien pronto vacío e inconsis­
tente si a fm de cuentas no proclamase que sólo en el 
Señor Jes6s se realiza la salvación definitiva ... ". Viene 
a vernos -así lo señaló a· los Centroamericanos (Costa 
Rica, 3 de marzo de 1983)- "como el hennano mayor 
a sus hennanos, como el padre en la fe a sus hijos, como 
e1 Sucesor de Pedro a la grey a él confiada, como el pe· 
regrino apostólico a quienes es deudor (Cf. Rom 1, 14) 
de • pllaln y de su afecto". Sus visitas son de orden 
religioso y carácter pastoral. No está movido por inte­
reaes o cálculos políticos. Se hace testigo próximo, 
excepcional, de esa presencia de Cristo que mueve la 
fibra íntima de los corazones, que convoca y reúne a 
los pueblos, que confmna en la fe a su Iglesia, que 
transfigura toda la realidad como Principio de auténtica 
liberación integral. 

¡Acontecimiento sorprendente de la Providencia de 
Dios! Venido de un país lejano -de esa frontera euro­
pea que es la Polonia "semper fidelis"-, Karol Wojtyla 
inaugurará ese impulso misionero como Pastor universal 
yendo al encuentro de los pueblos también fieles de esa 
otra frontera latinoamericana. En Enero de 1979 inicia­
rá su "peregrinatio pro-Cristo" en República Domini- · 
cana y México, bajo la guía del vínculo y destino espi­
rituales en la consanguineidad de los santuarios de la 
Madre de Dios en Jasna Gora y en Guadalupe . Con la 
compañía de la Patrona de América Latina y el efecto 
desbordante de sus pueblos (que manifestará primero · 
el mexicano), en Puebla abrirá con uno de los grandes 
discursos programáticos de su Pontificado, la lila. Con­
ferencia General del Episcopado latinoamericano que, 
desde la senda abierta por la precedente de Medellín 
(1 968), será un gran paso adelante en el camino y pro­
grama de la "nueva evangelización" 

El Papa entró así de lleno en su continente de esperan­
za. Del 30 de Junio al 12 de Julio de 1981 recorrió el 
inmenso subcontinente de Brasil, la nación que posee 
el inayor número de católicos del mundo, desgarrada 
entre sus ímpetus de modernización y sus trágicas es­
tridencias de injusticia y de miseria. Fue muy breve 
-apenas el ll y 12 de junio de 1982- pero tan significa­
tivo su paso por Buenos Aires, como aliento de paz y 
dignidad, en plena guerra por las Malvinas. Afrontó el 
drama centroamericano en su viaje cuaresmal, a prin­
cipios de Marzo de 1983, por todos los países del Istmo: 
Costa Rica, Nicaragua, Panamá, El Salvador, Honduras, 
Guatemala. Y en seguida, Belice y luego Haití. Los hai­
tianos, ya sin Baby Doc. recuerdan bien 'y agradecen 
aquel lema del discurso papal: "es necesario que las· 

cosas cambien aquí". Tres países del espinazo andino 
- Venezuela, Ecuador y Perú- lo acogieron en el viaje 
apostólico que realizó del 26 de Enero al 5 de Febrero 
de 1985, adentrándose más aun en la América Latina 
profunda y encontrándose los variados rostros de sus 
hombres del litoral. de la sierra y de la selva. En la prime­
ra semana de julio completó su giro bolivariano con la vi· 
sita de la católica y volcánica Colombia, que ya acogiera 
a Pablo VI. en 1968. primer pontífice en tierra latinoa­
mericana. Pasó también en esos viajes por algunos de los 
nuevos países del archipiélago antillano, como Las 
Bahamas, Trinidad Tobago. Santa Lucía. Su octavo viaje 
a tierras latinoamericanas (31/IIl-12/IV /87) revitalizará 
tradiciones cristianas y valores éticos tan necesarios y 
oportunos para la reafirmación y solidaridad democráti­
cas (Argentina. Uruguay) como para una ansiada tran­
sición a la democracia (Chile). Falta Cuba . . . 

El Papa conoce y ama esta "tierra de Simón Bolívar, 
cuyo anhelo fue construir en este continente - afirmó 
desde Caracas- una gran Nación" (27/1/85). 

• DOS INTERLOCUTORES: 
ENCUENTRO Y DIALOGO 

En todas las latitudes Juan Pablo Il ha querido ha­
cerse presente y prójimo a los pueblos latinoamerica­
nos, interlocutores primeros de sus visitas y encuen­
tros. Sus viajes convocan enormes multitudes de los 
pueblos cristianos del continente, movidos por tradi­
cional afecto y devoción a la figura del Papa. La pre­
sencia del Papa da lugar a grandes manifestaciones 
y concentraciones, en las que se expresa esa piedad 
popular arraigada en el sustrato cultural católico de 
América Latina. Son grandes fiestas de los pueblos 
-¡pueblos y no masas!- en torno al Vicario de Cris­
to, momentos fuertes de alegría, de profunda iden­
tificación, de dignidad y esperanza. 

El Papa tiene el arte de transfonnar a los pueblos 
en sus prójimos y eso es lo que la gente desea, pero 
eso es sólo posible por un gran gesto de amor y de trans· 
parencia de fe y eso es lo que la gente percibe. Es un diá­
logo, no un monólogo, ese encuentro del Papa con los 
pueblos. Todos están en espera, ciertamente, de su pre­
sencia y de su palabra. Pero, a la vez, el Papa sabe escu­
char la hondura de vida, los sentimientos, las esperan­
zas que los animan. Aprende a reconocerlos y a amarlos. 
Es testigo admirado de ese "mestizaje integrador, no sólo 
racial, sino cultural y humano" (Lima; 1/Xll/85) que de 
"los pueblos del Nuevo Mundo" ha hecho surgir como 
un pueblo nuevo: el Pueblo de Dios" (Quito, 307'1/85), 
cuya fe católica "ha marcado su identidad histórica 
y cultural" y se "expresa en extraordinarias manifesta­
ciones de religiosidad y de piedad popular" de genuino 
sabor "eucarístico y mariano" (Popayán, 4/Vll/86). 

• PEREGRINO A LOS 
SANTUARIOS MARIANOS 

Peregrino a los santuarios de las Naciones, la Virgen 
María le ha abierto el corazón de sus gentes. Así lo pi­
dió Juan Pablo 11 antes de partir a su primer viaje apos­
tólico. Su primer gesto fue de rodillas ante la Patrona 

de América en Guadalupe. "El Papa percibe en lo hon­
do de su corazón - decía entonces (México, 27 /1/79),­
los vínculos particulares que te unen a ti con este pue­
blo y a este pueblo contigo ( ... ) Este pueblo -e indi· 
rectamente todo este inmenso continente- vive su 
unidad espiritual gracias al hecho de que Tú eres la 
Madre. Una Madre que con su amor crea, conserva, 
acrecienta espacios de cercanía entre sus hijos". No 
en vano esa "originalidad histórico-cultural que llama­
mos América Latina" - escribieron los Obispos de 
Puebla- "se simboliza muy luminosamente en el ros­
tro mestizo de María de Guadalupe" (DP 446). Por 
eso, desde el Santuario de Suyapa, en la altura de Te­
gucigalpa (8/III/83), el Papa puede llegar a "contem· 
piar los países que he visitado unidos en la misma fe · 
católica, reunidos espiritualmente en tomo a María, 
la Madre de Cristo y de la Iglesia, vínculo de amor 
que hace de estos pueblos naciones hennanas". "El 
amor y la devoción a María (son) elementos funda­
mentales de la cultura latinoamericana" -afirmó 
Juan Pablo 11 desde el Santuario nacional brasileño 
en Aparecida (4/Vlll/81)- y "los Pastores sabrán 
respetar este carácter peculiar, cultivarlo y ayudarlo 
a encontrar la mejor expresión, pan reaHzar el dicho: 
" 'A Cristo por María' ". 

Esa es también la experiencia de la presencia y de 
la compaftía de María en los Santuarios de Maipú y de 
Luján. "Pedagoga del Evangelio" la llamó la estupen­
da mariología de Puebla. 

• ANUNCIAR A CRISTO 

A Cristo por María. El centro y objetivo fundamen­
tal de los viajes del Papa es "anunciar a Cristo cruci­
ficado, muerto y resucitado, en quien reside nuestra 
unidad, nuestra esperanza y en quien tenemos la vida 
en plenitud. Es la palabra viva del Evangelio que debe 
caer, una vez más, como semilla fecunda sobre la tierra 
buena de vuestros pueblos" (S. José de Costa Rica, 
3/III/83). "Lo que se nos pide -destacaba ya el Papa 
en su primera escala latinoamericana, en Santo Domin­
go (26/1/79)- es que anunciemos la muerte de Jesús 
y proclamemos su resurrección. Jesús vive ( ... ). Sí, 
Cristo vive en la Iglesia, está con nosotros, portadores 
de esperanza y de inmortalidad. Si habéis encontrado 
pues a Cristo, ¡Vivid a Cristo! ¡vivid con Cristo! Y 
anunciadlo en primera persona, como auténticos tes­
tigos: para mí la vida es Cristo. He aquí la verdadera 
liberación: proclamar a Jesús libre de ataduras, presen· 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 13 



te en los hombres transfonnados, hechos nuevas crea­
turas ( .. . ). Por eso , "de vosotros Pastores - advertía 
Juan Pablo II al Episcopado latinoamericano en Puebla 
(28/1/79)- los fieles de vuestros países esperan y recla­
man ante todo una cuidadosa y celosa transmisión de 
la Verdad sobre Jesucristo. Esta se encuentra en el centro 
de la evangelización y constituye su contenido esencial 
( . . . ). Del conocimiento vivo de esta Verdad depende­
rá el vigor de la fe de millones de hombres". Y a los 
sacerdotes, religiosas y dirigentes laicales, en Lima 
( 1/ 11/ 85): "Recordad siempre que Cristo es el hom­
bre nuevo: sólo a imitación suya pueden surgir los 
hombres nuevos. El es la piedra fundamental para cons­
truir un mundo nuevo. Solamente en El encontraremos 
la verdad para construir un mundo nuevo; solamente en 
El encontraremos la verdad total sobre el hombre" Así 
habló también en Chile : "Sólo Cristo puede dar la ver­
dadera respuesta a todas vuestras dificultades( ..• ) no 
tengáis miedo de mirarlo a El! Mirad al Seiior. ¿Qué 
veis? ¿Es sólo un hombre sabio? ¡No! ¡Es mú que 
eso! ¿Es un profeta? ¡Sí! ¡Pero es más aun! ¿Ea un 
refonnador social? ¡Mucho más que un refOI'IIIadorl 
Mirad al Señor con ojos atentos y descubriréis en El el 
rostro mismo de Dios ( ... ) Este es mi mensaje: que 
Jesús sea la piedra angular de vuestras vidas y de la uu. 
va civilización ( ... ) No puede haber autéatico enci­
miento humano en la paz y en la justicia, ea.~ ftl'dacl 
y en la libertad, si Cristo no se hace praeate coo • fuer­
za salvadora" (8/IV/1987). Sólo esa Verdad. ~ . y todo.se 
dará por añadidura. Aunque de nuevo resulte "4'1Cán­
dalo para los judíos y locura para los griego•~·. Ea es la 
única "opción" de la Iglesia: ¡Cristo! 

• COMPARTIENDO EL 
DOLOR DE LOS PUEBLOS 

El vigor siempre nuevo e impactante de ese anuncio 
apostólico -"Tú eres el Cristo, el Hijo de Dios 'Vivo"­
va acompañado por el testimonio del Sucesor de Pedro 
que, con sus viajes apostólicos, quiere hacerse especial­
mente presente allí donde Cristo sufre en los hermanos 
más necesitados. "Es el dolor de los pueblos que ft1110 
a compartir (. . . ) para estar más cerca de vosotrol, hijos 
de la Iglesia y de países de raíz cristiana, que •frías 
intensamente y que experimentáis el fla¡elo de la divi­
sión, de la guerra, del odio, de la injusticia secular, de 
los enfrentamientos ideológicos que sacuden el mundo". 
Así exclamaba el Pontífice en vísperas de su viaje al 
Getsemaní y Calvario de los pueblos centroamericanos 
(28/II/83) . . "Padre nuestro, el pueblo tiene hambre" 
rezaba espontáneamente con las multitudes del Brasil. 
"El pueblo tiene hambre de pan -de alimento, de sus­
tento material-, tiene hambre de dignidad, tiene ham­
bre del Pan que da la vida eterna". Así hablaba a la in­
mensa e indigente concentración humana en la villa 
"El Salvador", periferia de Lima (5/11/85). "Como en 

mis precedentes viajes apostólicos - confió a los pobla­
dores del suburbio "El Guasmo" de Guayaquil (1/11/ 
85)- quiero hacer también aquí presente la voz de Cris­
to, en los guasmos y en las favelas, en los pueblos jóve­
nes y en las callampas, los tugurios y las villas miserias. 
Deseo impulsaros hacia arriba y acoger en mi corazón 
vuestro 'viacrucis', el de cada uno de vosotros, el de 

14- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

vuestras familias ( ... )". No falta jamás a la 'cita con 
enfennos y minusválidos. Quiso ir hasta Annero (6/Vll/ 
86) para rezar por las víctimas del estallido vulcánico 
de Nevado del Ruiz. Peregrino también en los momen­
tos difíciles, así se presenta en Buenos Aires, apenas 
concluida la batalla por las Malvinas: "mi presencia 
aquí quiere hoy significar la prueba visible de ese amor, 
en un momento tan doloroso para vosotros como es el 
actual". Y desde Guatemala exclama: "( . .. ) cuando 
se atropella al hombre, cuando se violan sus derechos, 
cuando se cometen contra él flagrantes injusticias, cuan­
do se lo somete a torturas, se lo violenta con el secues­
tro, o se viola su derecho a la vida se comete un crimen 
y una gravísima ofensa a Dios; entonces Cristo vuelve 
a recorrer el camino de la pasión y sufre los horrores 
de la cnacifixión en el desválido yoprimido" (7 /lll/83). 
.. Lugar de dolor y sufrimientos en épocas pasadas", 
dice en el Estadio de Santiago (2/IV /87). 

Cuando el Papa alza la Cruz, se apoya en la Cruz, 
proclama la Cruz, los pueblos se reconocen en esa pre­
sencia en esa compasión, en esa potencia de solidaridad 
misteriosa de los que están asociados a los sufrimientos 
de Aquél que cargó sobre sí voluntariamente , hasta la 
muerte -y muerte de Cruz- todo el peso del pecado 
humano, a raíz de todas las esclavitudes y opresiones. 
Porque '1a pobreza más absoluta es la orfandad divina, 
consecuencia del pecado. Consiguientemente, la prime­
ra liberación que Xto. vino a brindar es la liberación 
del pecado, del mal moral que anida en su corazón y 
que, a su vez, es raíz y causa de las estructuras opre­
soras" (Montevideo, 31/111/1987). En el plan de Dios, 
todo dolor es como el dolor de un parto : contribuye 
al nacimiento de nueva humanidad. La Cruz es también 
símbolo y certeza de esa dignidad y esperanza que el 
Papa viene a alentar en los pueblos cristianos de América 
Latina. 

e DEFENSOR DE LA 
DIGNIDAD DEL HOMBRE 

"La Iglesia posee, gracias al Evangelio, la Verdad so­
bre el hombre. Esta se encuentra en una antropología 
que la Iglesia no cesa de profundizar y comunicar. La 
afirmación primordial es la del hombre como imagen 
de Dios, irreductible a una simple parcela de la natura­
leza o a un elemento anónimo de la ciudad humana 
( ... ). Esta verdad completa sobre el ser humano cons­
tituye el fundamento de la ensedanza social de la Igle­
sia, así como es la base de la verdadera liberación". Es­
tas palabras que pronunciara en Puebla (28/I/79) sin­
tetizan un núcleo fundamental de los mensajes de Juan 
Pablo II, de particular incidencia en América Latina. 
Revelando el amor creador, paternal y misericordioso 
del Padre, Jesucristo revela a la vez la vocación, la dig­
nidad y el destino del hombre. ¿Acaso no es verdad que 
"una de las más visibles debilidades de la civilización 
actual está en una inadecuada visión del hombre. La 
nuestra es la época en que más se ha escrito y se ha ha­
blado sobre el hombre, la época de los humanismos y 
del antropocentrismo. Sin embargo, paradójicamente, 
·es también la época de las inás hondas angustias del 
hombre respecto de su identidad y destino, del reba­
jamiento del hombre a niveles antes insospechados, 
época de valores humanos conculcados como jamás 
lo fueron antes( ... ). 

Es la paradoja inexorable del humanismo ateo. Es 
el drama del hombre amputado de una dimensión 
esencial de su ser -lo absoluto- y puesto así frente a la 
peor reducción de su propio ser" (28/1/79). Por el 
contrario, la Iglesia no se cansa de enseñar que "la per­
sona humana, creada a imagen de Dios, tiene una digni­
dad única, que es necesario defender contra todas las 
amenazas que, sobre todo actualmente, acechan con 
destruir al hombre en su ser físico y moral , individual 
y colectivo" (Guatemala,7 /111/83). Ese "amor al hom­
bre, imagen viva de Dios, ha de ser el mejor incentivo 
para respetar y hacer respetar los derechos fundamen­
tales de la persona humana. Por eso la Iglesia se levanta 
como defensora del hombre ( . . . )"(San José de Costa 
Rica, 2/lll/83). "Durante siglos, en este continente 
de la esperanza, la Iglesia ha alzado la voz para defender 
los derechos de la persona, especialmente de los más 
débiles y necesitados" (Caracas, 21/ 1/ 85). En muchas 
oportunidades, Juan Pablo 11 ha denunciado el atrope­
llo de los derechos del hombre , de los trabajadores, de 
los pueblos. 

• CON LA LIBERTAD DE HIJOS DE DIOS 

Es la "libertad de los hijos de Dios en Cristo -lograda 
mediante la liberación radical del pecado- y la dignidad 
de todo hombre como imagen de Dios con destino eter­
no, (que) arranca y clama por la liberación de otras la­
cras de orden cultural, económico, social y político que , 
en definitiva, derivan del pecado y constituyen serios 
obstáculos para que el viva seg6n su designio· de hijo de 
Dios" (Lima, 5/11/85). La Iglesia no cesa de apuntar - en 
las palabras del Papa- "hasta la raíz de tantos males que 
cristalizan en estructuras de injusticia y de pecado ( ... ) 
Llámese orgullo o injusticia, prepotencia o explotación 
de los demás, codicia o búsqueda desenfrenada del poder 
o del placer, odio, rencor, venganza o violencia, la raíz es 
siempre la misma: el misterio de la impiedad que separa 
al hombre de Dios, lo aleja de su voluntad y levanta per­
manentemente muros de división" (Barranquilla, 7/VII/ 
86). Pero "se puede y se debe cambiar", ya que "sólo 
la dureza del hombre, acosado por la lucha sin cuartel, 
se reviste de detenninismo y de fatalismo" (S. Salvador, 
6/111/83). El Papa, en vez, confía en la potencia de la 
Cruz que derriba los inicuos muros de separación y ex­
presa el corazón del hombre y la esperanza de los pue­
blos que anhelan paz, reconciliación, comunión. Por eso, 
llama a todos a la conversión sin excepción. Es el nivel 
más radical de afirmación de la libertad. La invitación es 
ésa : "Abrid, pues, siempre. más vuestro corazón a Cris­
to, acoged su presencia misteriosa y fecunda, cultivad la 
intimidad con El en ese encuentro que cambia la vida, 
que la hace más plenamente humana, que potencia y da 
horizontes sin confín a la verdad, a la dignidad, a la feli­
cidad del hombre" (Caracas, 28/1/85). Hombres nuevos, 
constructores de nueva sociedad. La conversión del cora· 
zón se despliega en exigencias y dinamismos de nuevas 
fonnas de convivencia social, "Hay una profunda nece­
sidad de justicia - recalcó el Papa desde Port-au-Prince 
(9/111/83)- de una mejor distribución de los bienes, de 
uaa organización más equitativa de la sociedad, con más 
l*'ticipación, una concepción más desinteresada de ser­
vido a todos por parte de los que ostentan responsabili­
dades; hay un deseo legítimo, para los medios de comu­
llicación y la política, de una libre expresión respetuosa 

de las opiniones de los otros y del bien común; hay ne­
cesidad de un acceso más abierto y más satisfactorio a 
los bienes y a los servicios que no pueden continuar sien­
do patrimonio de algunos ( ... ). En resumen, todo lo que 
hace que el hombre y la mujer, los niños y los ancianos• 
puedan llevar una vida verdaderamente humana. No se 
trata de soñar con la riqueza, ni con la sociedad de con­
sumo; se trata de un nivel de vida digno de la persona hu­
mana para todos, digno de hijos e hijas de Dios". "He­
mos de esforzarnos - señalaba aun en Quito (30/1/86)­
por conseguir que desaparezca ese abismo intolerable 
que separa a quienes poseen excesivas riquezas, poco nu­
merosos, de las grandes multitudes de pobres y de los 
que incluso viven en la miseria". Muchas veces retoma el 
Papa aquel texto de la Populorum Progressio que recia· 
ma transfonnaciones audaces, profundamente innovado­
ras: "hay que emprender, sin esperar más, reformas ur­
gentes". 

• UNA NECESARIA SOLIDARIDAD 
INTERNACIONAL 

.. Aquí se inscribe la 111Je1lcia de una solidlriclad inter­
nacional ( ... ) -afumó el Papa en Bogotá (1/VII/86) 
( ... ). La cuestión social ha adquirido la dimensiones del 
mundo, en el cual las relaciones de justicia y de solidari­
dad entre los pueblos ricos y pobres constituye una prio­
ridad ( ... ). Los pueblos pobres no pueden papr costos 
sociales intolerables, sacrificando el derecho al desarro­
llo, que les resulta esquivo, mientras que otros pueblos 
gozan de opulencia". Pesa, en especial el agobiante 
"problema de la deuda externa de los países del Tercer 
Mundo, en particular de América Latina", fenómeno que 
Juan Pablo Il denunció en Santo Domingo (12/X/84) 
como pudiendo "crear condiciones de indefinida parali­
zación social" y engendrador de "estable •bdesarrollo". 
De allí que haya hecho un llamado a la "Comunidad in­
ternacional" ( ... ) y a las instituciones operantes en el 
ámbito de la cooperación entre las Naciones a que aplica­
ran "medidas justas, sobre todo económicas, con los paí­
ses en vía de desarrollo. Han de dejar de lado todo trato 
discriminatorio en los intercambios comerciales, sobre 
todo en el mercado de materias primas. Al ofrecer la ne­
cesaria ayuda financiera -urgía el Papa desde Ayacucho 
(3/11/85)- han de buscarse, de conuin acuerdo, condi­
ciones que permitan ayudar a esos pueblos a salir de una 
situación de pobreza y subdesarrollo; renunciando a im-

Nexo, segundo trimestre, junio 1987 - 15 



te en los hombres transfonnados, hechos nuevas crea­
turas ( .. . ). Por eso , "de vosotros Pastores - advertía 
Juan Pablo II al Episcopado latinoamericano en Puebla 
(28/1/79)- los fieles de vuestros países esperan y recla­
man ante todo una cuidadosa y celosa transmisión de 
la Verdad sobre Jesucristo. Esta se encuentra en el centro 
de la evangelización y constituye su contenido esencial 
( . . . ). Del conocimiento vivo de esta Verdad depende­
rá el vigor de la fe de millones de hombres". Y a los 
sacerdotes, religiosas y dirigentes laicales, en Lima 
( 1/ 11/ 85): "Recordad siempre que Cristo es el hom­
bre nuevo: sólo a imitación suya pueden surgir los 
hombres nuevos. El es la piedra fundamental para cons­
truir un mundo nuevo. Solamente en El encontraremos 
la verdad para construir un mundo nuevo; solamente en 
El encontraremos la verdad total sobre el hombre" Así 
habló también en Chile : "Sólo Cristo puede dar la ver­
dadera respuesta a todas vuestras dificultades( ..• ) no 
tengáis miedo de mirarlo a El! Mirad al Seiior. ¿Qué 
veis? ¿Es sólo un hombre sabio? ¡No! ¡Es mú que 
eso! ¿Es un profeta? ¡Sí! ¡Pero es más aun! ¿Ea un 
refonnador social? ¡Mucho más que un refOI'IIIadorl 
Mirad al Señor con ojos atentos y descubriréis en El el 
rostro mismo de Dios ( ... ) Este es mi mensaje: que 
Jesús sea la piedra angular de vuestras vidas y de la uu. 
va civilización ( ... ) No puede haber autéatico enci­
miento humano en la paz y en la justicia, ea.~ ftl'dacl 
y en la libertad, si Cristo no se hace praeate coo • fuer­
za salvadora" (8/IV/1987). Sólo esa Verdad. ~ . y todo.se 
dará por añadidura. Aunque de nuevo resulte "4'1Cán­
dalo para los judíos y locura para los griego•~·. Ea es la 
única "opción" de la Iglesia: ¡Cristo! 

• COMPARTIENDO EL 
DOLOR DE LOS PUEBLOS 

El vigor siempre nuevo e impactante de ese anuncio 
apostólico -"Tú eres el Cristo, el Hijo de Dios 'Vivo"­
va acompañado por el testimonio del Sucesor de Pedro 
que, con sus viajes apostólicos, quiere hacerse especial­
mente presente allí donde Cristo sufre en los hermanos 
más necesitados. "Es el dolor de los pueblos que ft1110 
a compartir (. . . ) para estar más cerca de vosotrol, hijos 
de la Iglesia y de países de raíz cristiana, que •frías 
intensamente y que experimentáis el fla¡elo de la divi­
sión, de la guerra, del odio, de la injusticia secular, de 
los enfrentamientos ideológicos que sacuden el mundo". 
Así exclamaba el Pontífice en vísperas de su viaje al 
Getsemaní y Calvario de los pueblos centroamericanos 
(28/II/83) . . "Padre nuestro, el pueblo tiene hambre" 
rezaba espontáneamente con las multitudes del Brasil. 
"El pueblo tiene hambre de pan -de alimento, de sus­
tento material-, tiene hambre de dignidad, tiene ham­
bre del Pan que da la vida eterna". Así hablaba a la in­
mensa e indigente concentración humana en la villa 
"El Salvador", periferia de Lima (5/11/85). "Como en 

mis precedentes viajes apostólicos - confió a los pobla­
dores del suburbio "El Guasmo" de Guayaquil (1/11/ 
85)- quiero hacer también aquí presente la voz de Cris­
to, en los guasmos y en las favelas, en los pueblos jóve­
nes y en las callampas, los tugurios y las villas miserias. 
Deseo impulsaros hacia arriba y acoger en mi corazón 
vuestro 'viacrucis', el de cada uno de vosotros, el de 

14- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

vuestras familias ( ... )". No falta jamás a la 'cita con 
enfennos y minusválidos. Quiso ir hasta Annero (6/Vll/ 
86) para rezar por las víctimas del estallido vulcánico 
de Nevado del Ruiz. Peregrino también en los momen­
tos difíciles, así se presenta en Buenos Aires, apenas 
concluida la batalla por las Malvinas: "mi presencia 
aquí quiere hoy significar la prueba visible de ese amor, 
en un momento tan doloroso para vosotros como es el 
actual". Y desde Guatemala exclama: "( . .. ) cuando 
se atropella al hombre, cuando se violan sus derechos, 
cuando se cometen contra él flagrantes injusticias, cuan­
do se lo somete a torturas, se lo violenta con el secues­
tro, o se viola su derecho a la vida se comete un crimen 
y una gravísima ofensa a Dios; entonces Cristo vuelve 
a recorrer el camino de la pasión y sufre los horrores 
de la cnacifixión en el desválido yoprimido" (7 /lll/83). 
.. Lugar de dolor y sufrimientos en épocas pasadas", 
dice en el Estadio de Santiago (2/IV /87). 

Cuando el Papa alza la Cruz, se apoya en la Cruz, 
proclama la Cruz, los pueblos se reconocen en esa pre­
sencia en esa compasión, en esa potencia de solidaridad 
misteriosa de los que están asociados a los sufrimientos 
de Aquél que cargó sobre sí voluntariamente , hasta la 
muerte -y muerte de Cruz- todo el peso del pecado 
humano, a raíz de todas las esclavitudes y opresiones. 
Porque '1a pobreza más absoluta es la orfandad divina, 
consecuencia del pecado. Consiguientemente, la prime­
ra liberación que Xto. vino a brindar es la liberación 
del pecado, del mal moral que anida en su corazón y 
que, a su vez, es raíz y causa de las estructuras opre­
soras" (Montevideo, 31/111/1987). En el plan de Dios, 
todo dolor es como el dolor de un parto : contribuye 
al nacimiento de nueva humanidad. La Cruz es también 
símbolo y certeza de esa dignidad y esperanza que el 
Papa viene a alentar en los pueblos cristianos de América 
Latina. 

e DEFENSOR DE LA 
DIGNIDAD DEL HOMBRE 

"La Iglesia posee, gracias al Evangelio, la Verdad so­
bre el hombre. Esta se encuentra en una antropología 
que la Iglesia no cesa de profundizar y comunicar. La 
afirmación primordial es la del hombre como imagen 
de Dios, irreductible a una simple parcela de la natura­
leza o a un elemento anónimo de la ciudad humana 
( ... ). Esta verdad completa sobre el ser humano cons­
tituye el fundamento de la ensedanza social de la Igle­
sia, así como es la base de la verdadera liberación". Es­
tas palabras que pronunciara en Puebla (28/I/79) sin­
tetizan un núcleo fundamental de los mensajes de Juan 
Pablo II, de particular incidencia en América Latina. 
Revelando el amor creador, paternal y misericordioso 
del Padre, Jesucristo revela a la vez la vocación, la dig­
nidad y el destino del hombre. ¿Acaso no es verdad que 
"una de las más visibles debilidades de la civilización 
actual está en una inadecuada visión del hombre. La 
nuestra es la época en que más se ha escrito y se ha ha­
blado sobre el hombre, la época de los humanismos y 
del antropocentrismo. Sin embargo, paradójicamente, 
·es también la época de las inás hondas angustias del 
hombre respecto de su identidad y destino, del reba­
jamiento del hombre a niveles antes insospechados, 
época de valores humanos conculcados como jamás 
lo fueron antes( ... ). 

Es la paradoja inexorable del humanismo ateo. Es 
el drama del hombre amputado de una dimensión 
esencial de su ser -lo absoluto- y puesto así frente a la 
peor reducción de su propio ser" (28/1/79). Por el 
contrario, la Iglesia no se cansa de enseñar que "la per­
sona humana, creada a imagen de Dios, tiene una digni­
dad única, que es necesario defender contra todas las 
amenazas que, sobre todo actualmente, acechan con 
destruir al hombre en su ser físico y moral , individual 
y colectivo" (Guatemala,7 /111/83). Ese "amor al hom­
bre, imagen viva de Dios, ha de ser el mejor incentivo 
para respetar y hacer respetar los derechos fundamen­
tales de la persona humana. Por eso la Iglesia se levanta 
como defensora del hombre ( . . . )"(San José de Costa 
Rica, 2/lll/83). "Durante siglos, en este continente 
de la esperanza, la Iglesia ha alzado la voz para defender 
los derechos de la persona, especialmente de los más 
débiles y necesitados" (Caracas, 21/ 1/ 85). En muchas 
oportunidades, Juan Pablo 11 ha denunciado el atrope­
llo de los derechos del hombre , de los trabajadores, de 
los pueblos. 

• CON LA LIBERTAD DE HIJOS DE DIOS 

Es la "libertad de los hijos de Dios en Cristo -lograda 
mediante la liberación radical del pecado- y la dignidad 
de todo hombre como imagen de Dios con destino eter­
no, (que) arranca y clama por la liberación de otras la­
cras de orden cultural, económico, social y político que , 
en definitiva, derivan del pecado y constituyen serios 
obstáculos para que el viva seg6n su designio· de hijo de 
Dios" (Lima, 5/11/85). La Iglesia no cesa de apuntar - en 
las palabras del Papa- "hasta la raíz de tantos males que 
cristalizan en estructuras de injusticia y de pecado ( ... ) 
Llámese orgullo o injusticia, prepotencia o explotación 
de los demás, codicia o búsqueda desenfrenada del poder 
o del placer, odio, rencor, venganza o violencia, la raíz es 
siempre la misma: el misterio de la impiedad que separa 
al hombre de Dios, lo aleja de su voluntad y levanta per­
manentemente muros de división" (Barranquilla, 7/VII/ 
86). Pero "se puede y se debe cambiar", ya que "sólo 
la dureza del hombre, acosado por la lucha sin cuartel, 
se reviste de detenninismo y de fatalismo" (S. Salvador, 
6/111/83). El Papa, en vez, confía en la potencia de la 
Cruz que derriba los inicuos muros de separación y ex­
presa el corazón del hombre y la esperanza de los pue­
blos que anhelan paz, reconciliación, comunión. Por eso, 
llama a todos a la conversión sin excepción. Es el nivel 
más radical de afirmación de la libertad. La invitación es 
ésa : "Abrid, pues, siempre. más vuestro corazón a Cris­
to, acoged su presencia misteriosa y fecunda, cultivad la 
intimidad con El en ese encuentro que cambia la vida, 
que la hace más plenamente humana, que potencia y da 
horizontes sin confín a la verdad, a la dignidad, a la feli­
cidad del hombre" (Caracas, 28/1/85). Hombres nuevos, 
constructores de nueva sociedad. La conversión del cora· 
zón se despliega en exigencias y dinamismos de nuevas 
fonnas de convivencia social, "Hay una profunda nece­
sidad de justicia - recalcó el Papa desde Port-au-Prince 
(9/111/83)- de una mejor distribución de los bienes, de 
uaa organización más equitativa de la sociedad, con más 
l*'ticipación, una concepción más desinteresada de ser­
vido a todos por parte de los que ostentan responsabili­
dades; hay un deseo legítimo, para los medios de comu­
llicación y la política, de una libre expresión respetuosa 

de las opiniones de los otros y del bien común; hay ne­
cesidad de un acceso más abierto y más satisfactorio a 
los bienes y a los servicios que no pueden continuar sien­
do patrimonio de algunos ( ... ). En resumen, todo lo que 
hace que el hombre y la mujer, los niños y los ancianos• 
puedan llevar una vida verdaderamente humana. No se 
trata de soñar con la riqueza, ni con la sociedad de con­
sumo; se trata de un nivel de vida digno de la persona hu­
mana para todos, digno de hijos e hijas de Dios". "He­
mos de esforzarnos - señalaba aun en Quito (30/1/86)­
por conseguir que desaparezca ese abismo intolerable 
que separa a quienes poseen excesivas riquezas, poco nu­
merosos, de las grandes multitudes de pobres y de los 
que incluso viven en la miseria". Muchas veces retoma el 
Papa aquel texto de la Populorum Progressio que recia· 
ma transfonnaciones audaces, profundamente innovado­
ras: "hay que emprender, sin esperar más, reformas ur­
gentes". 

• UNA NECESARIA SOLIDARIDAD 
INTERNACIONAL 

.. Aquí se inscribe la 111Je1lcia de una solidlriclad inter­
nacional ( ... ) -afumó el Papa en Bogotá (1/VII/86) 
( ... ). La cuestión social ha adquirido la dimensiones del 
mundo, en el cual las relaciones de justicia y de solidari­
dad entre los pueblos ricos y pobres constituye una prio­
ridad ( ... ). Los pueblos pobres no pueden papr costos 
sociales intolerables, sacrificando el derecho al desarro­
llo, que les resulta esquivo, mientras que otros pueblos 
gozan de opulencia". Pesa, en especial el agobiante 
"problema de la deuda externa de los países del Tercer 
Mundo, en particular de América Latina", fenómeno que 
Juan Pablo Il denunció en Santo Domingo (12/X/84) 
como pudiendo "crear condiciones de indefinida parali­
zación social" y engendrador de "estable •bdesarrollo". 
De allí que haya hecho un llamado a la "Comunidad in­
ternacional" ( ... ) y a las instituciones operantes en el 
ámbito de la cooperación entre las Naciones a que aplica­
ran "medidas justas, sobre todo económicas, con los paí­
ses en vía de desarrollo. Han de dejar de lado todo trato 
discriminatorio en los intercambios comerciales, sobre 
todo en el mercado de materias primas. Al ofrecer la ne­
cesaria ayuda financiera -urgía el Papa desde Ayacucho 
(3/11/85)- han de buscarse, de conuin acuerdo, condi­
ciones que permitan ayudar a esos pueblos a salir de una 
situación de pobreza y subdesarrollo; renunciando a im-

Nexo, segundo trimestre, junio 1987 - 15 



poner condiciones financieras que, a la larga, en vez de 
ayudar a esos pueblos a mejorar su situación, los hunden 
más ( ... )". El muy reciente documento sobre la "deu­
da externa" de la Comisión Pontificia Justicia y Paz 
ahonda en esa perspectiva. Ya lo había destacado Juan 
Pablo 11 en el discurso inaugural de la Conferencia de 
Puebla,. recordando la Populorum Progressio -cuyo 
vigésimo aniversario se celebró el 27 de marzo pasa­
do-, cuando advertía la ne.:esidad de una profunda 
transformación de aquellos ''mecanismos que, por en­
contrarse impregnados no de un auténtico humanismo 
sino de materialismo, producen a nivel internacional, ri­
cos cada vez más ricos a costa de pobres cada vez más 
pobres" (Puebla, 28/1/79). 

• NO A LAS ESTRATEGIAS VIOLENTAS 

La defensa y promoción de la dignidad del hombre y 
del progreso de las naciones no admite la violencia, el te­
rrorismo, la guerra, que son caminos de descomposición 
moral y social, de autodestrucción. "La violencia no es 
cristiana ni evangélica", decía ya Pablo VI en Colombia 
y vale para toda violencia: "La b6squeda del bien comdn 
exige también el rechazo de toda forma de violencia y de 
terrorismo ( ... ) sin el recurso al odio, a la lucha programa­
da de clases,_ a 1• represali., a la clialktica inhmnana 
( ... )" (Santiago, 3/IV / 1987). "Bien é que en ciertas si­
tuaciones de injusticia -seftala Juan Pablo 11- puede 
presentarse el espejismo de aecluctoru icleolopas y alter­
nativas que prometen soluciones violentas. La Iglesia por 
su parte, quiere un camino de reforma eficaces a partir 
de los principios de la enaellanza social; porque toda si­
tuación injusta ha de ser denunciada y corregida. Pero el 
camino no es el de soluciones que desembocan en priva­
ción de libertad, en opresión de los espíritus, en violen­
cia y totalitarismos" (Lima, 5/ll/86). De allí las fuertes 
invocaciones y súplicas del Papa en San Salvador (6/III/ 
83), en Ayacucho (3/11/85), en Bogotá (1/VII/86), cla­
mando por la paz, por el abandono de estrategias de con­
frontación armada, desechando las soluciones militares y 
alentando las negociaciones políticas, que abran espirales 
de diálogo. " ¡Cuántas familias destruida! ¡c:úntos refu­
giados, exiliados, desplazados! ¡Cumtos niilos huérfa­
nos! ( ... ), exclamaba en El Salvador. Y en Buenos Aires 
(11/IV/87): "Que no vuelva a haber mú odio, ni secues­
trados, ni desaparecidos". "La lógica despiadada de la 
violencia no conduce a nada ( ... ) De nin&6n modo se 
justifica el crimen como camino de liberación. La violen­
cia engendra inexorablemente nuevas fonnas de opresión 
y de esclavitud ( ... ). Pero por sobre todo es un atentado 
contra la vida que depende sólo del Creador( .•. )"(Aya­
cucho, 3/II/85). La noble lucha por la justicia requiere 
medios no violentos, "excluyendo soluciones por cami­
nos de odio y de muerte". Es "deber insoslayable" tam­
bién de "la autoridad pública la tutela y promoción de los 
derechos humanos, incluso en .situaciones de extrema 
conflictividad, huyendo de la frecuente tentación de 
responder a la violencia con la violencia" (Bs. As. 16/ 
V/87). "No abogo por una paz artificiosa -aclara el Pa­
pa- que oculta los problemas e ignora los mecani1111os 
desgastados que es preciso componer. Se trata de una 
paz en la verdad, en la justicia, en el reconocimiento i.._ 
tegral de los derechos de la persona humana". (S. Salva­
dor, 6/IV/83). Requiere construirse sobre la base de un 

16 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

diálogo nacional. Pero el .. diálogo que pide la Iglesia no 
es una tregua táctica para fortalecer las posiciones en vis­
tas de la represión de la lucha, sino el esfuerzo sincero de 
responder, con la b6squeda de oportunas soluciones, a la 

· angustia, al dolor, a la fatiga, al cansancio de todos los 
que anhelan la paz. De todos los que quieren vivir, rena­
cer de las cenizas, reencontrar el calor de la sonrisa de los 
niños, lejos finalmente del terror y en un clima de con­
vivencia democrática" (ibid.) Más allá de ''la demagogia, 
el alegato estéril, la recriminación mutua", la "promo­
ción de la paz no ha de limitarse a deplorar los efectos 
negativos de 1• situaciones de crisis, de conflictos e in­
justicias, sino que debe ser también propuesta de vías de 
solución ... " (Mendoza, 8/IV /87). · 

e NUEVOS CAMINOS DE LIBERACION 

No se abrirán nuevos caminos de liberación para los 
pueblos latinoamericanos recurriendo a "ideologías que 
se inspiren en visiones reductivas del hombre y de su des­
tino trascendente ( ... ). Por el contrario desde la clara 
identidad del Evangelio y de una visión integral del ser 
humana, se esforzará (el hombre de Iglesia) con todas 
sus energías para eliminar la opresión, la injusticia en sus 
diversas formas, tratando de ampliar los espacios de dig-

. nificación del hombre. Aquí ha de hallar su fiel e impos­
terpble aplicación la enseñanza social de la Iglesia, que 
rechaza como inadecuados y nocivos tanto los plantea­
mientos materialistas del capitalismo puramente econo­
micista, como los de un colectivismo igualmente materia­
lista, opresores de la dignidad del hombre". Dicho en 
América Central (2/111/83), el Papa ha insistido a menu­
do en esta perspectiva. Apuntar .. más allá de los opues­
tos sistem•", decía ya en puebla (28/III/79) ... Sóis res­
ponsables -encomendó especialmente a los laicos católi­
cos (Caracas, 28/1/85)- de promover siempre más la dig­
nidad y la participación del pueblo en los destinos de la 
Nación, como modelo superador de autoritarismos de 
diverso signo ideológico". Mientras, por una parte, 
'1a insaciable concupiscencia del dinero y del consumo 
( ... ) disgregan el tejido social, con la sola guía de los 
egoísmos y con las solapadas violencias de la ley del más 
fuerte" (Lima, 5/11/85); por otra parte, hay que denun­
ciar las ideologías que "no obstante sus declaraciones, se 
oponen a la dignidad de la persona humana, a sus justas 
•piraciones ( ... ) ideologías que ven en la lucha el mo­
tor de la historia, en la fuerza la fuente del derecho, en la 
clasificación del enemigo el a-b-e- de la política" y de­
sembocan en formas totalitarias (San Salvador, 6/III/ 
83). 

• UN AMOR PREFERENCIAL 
POR LOS POBRES 

Maestro de verdad sobre Cristo y el hombre, mensaje­
ro de paz, defensor de la dignidad humana, Juan Pablo 11 
ha testimoniado con sus gestos y proclamado con su pa­
labra el amor preferencial a los pobres, que son las gran­
des mayorías cristianas de su "continente de esperanza". 
A todos acoge con corazón de padre y pastor "pero de 
manera entrañable a los que más sufren en su cuerpo y 
en su espíritu: a los hombres, mujeres y niños de las po­
blaciones marginales, a las comunidades indígenas, a los 

trabajadores y a sus dirigentes, a quienes han sufrido los 
estragos de la violencia" (Santiago, (1/IV/1987). "A 
Igreja em todo o mundo, quer ser a Igreja dos pobres". 
Así lo afirmó en la favela del Vidigal, en Río de Janeiro. 
"A lgreja em terras brasileiras quer tambén ser a lgreja 
dos pobres, isto é, quer estrair toda a Verdade contida 
nas beaventuranfBs de Cristo e sobre tudo nesta primera: 
Beaventurados os pobres em espíritu ... Quer ensinai es­
ta verdade e quer pola em prática, assim como Jesus veio 
fazer e ensinar" (2/VII/80). Quiere dar testimonio de 
Cristo "que siendo rico se hizo pobre libremente, nació 
en la pobreza de un pesebre, anunció la liberación de los 
pobres, se identificó con los humildes, los hizo sus dis­
cípulos y les prometió su Reino" (Lima, 5/11/85). "Sí 
-confirmó el Pontífice con fuerza desde Piura ( 4/11/ 
85)-, la Iglesia hace suya la opción preferencial, nótese 
bien por consiguiente, no una opción exclusiva o exclu­
yente, pues el mensaje de salvación está destinado a to­
dos. Una opción basada además esencialmente en la Pala­
bra de Dios y no en criterios aportados por las ciencias 
humanas o ideologías contrapuestas, que con frecuencia 
reducen a los pobres a categorías sociopolíticas o econó­
micas abstractas. Pero una opción firme e irrevocable". 

• CON INDIGENAS, CAMPESINOS, 
OBREROS 

Y los pobres de América Latina han podido compro­
barlo. Lo sienten cercano, solidario. Padre y hermano. 
Lo han escuchado los indígenas en Quetzaltenango, en 
Oaxaca, en Manaos, en Guatemala, en lquitos, en Laca­
tunga, en Cuzco, en Tumaco, en Temuco ... "( ... ) La 
Iglesia conoce, queridos hijos, la marginación que sufrís; 
las injustici• que soportais; las serias dificultades que te­
neis para defender vuestras tierras y vuestros derechos; 
la frecuente falta de respeto hacia vuestras costumbres y 
tradiciones" (Guatemala, 7 /XI/83). "Sé también -re­
cuerda el Papa ante los indígenas en Lacatunga (31/1/ 
85) -que numerosos misioneros ( ... ), así como los 
miembros de los diversos Concilios, lucharon en defensa 
de los derechos del indígena". Ahora "no se trata de 
oponerse a una justa integración y convivencia a nivel 
más amplio -prosigue Juan Pablo 11 en esa oportunidad 
-que permita a vuestras colectividades el desarrollo de 
la propia cultura y la haga capaz de asimilar de modo 
propio los hallazgos científicos y técnicos. Pero es per­
f~tamente legítimo buscar la preservación del propio 
espíritu en sus variadas expresiones culturales". En ese 
sentido, "aunque la Iglesia respeta y estima las culturas 
de cada pueblo ( ... ), aunque trata de valorizar todo lo 
positivo que hay en ellas, no puede renunciar a su deber 
de esforzarse por elevar las costumbres, predicando la 
moral del Decálogo, la más fundamental expresión ética 
de la humanidad, revelada por Dios mismo y completada 
con la ley del amor enseñada por Cristo". 

Se encontró también con los campesinos, especial· 
mente en Panamá, en Recife, en el Cuzco, en las afueras 
de Bogotá, en Bahía Blanca y en muchos otros lugares 
visitados. "Sé que el desarrollo económico y social - les 
dijo desde Panamá (5/III/83)- ha sido desigual en Amé­
lb Central y en este país; sé que la población campesina 
a licio frecuentemente abandonada en un innoble nivel 

'rida y no rara vez tratada y explotada duramente. 

Sé que sois concientes de la inferioridad de vuestras con­
diciones sociales y que estáis impacientes por alcanzar 
una distribución más justa de los bienes y un mejor reco­
nocimiento de la importancia que merecéis y del puesto 
que os compete en una nueva sociedad más participati­
va". En no pocas oportunidades ha clamado por la rea­
lización de la "reforma agraria" , el respeto de los dere­
chos de asociación, de trabajo, de instrucción, de perfec­
cionamiento técnico para los hombres del campo, que 
mantienen una arraigada fidelidad a sus tradiciones cris­
tianas. 

Y con los obreros .. . en Guadalajara y Monterrey, en 
San Pablo, en Ciudad Guyana y Trujillo, en Concepción, 
en el gran Buenos Aires. "He compartido las necesidades 
de los trabajadores y sus legítimas aspiraciones -les con­
fió en Monterrey (31/ 1/79)- . Conozco muy bien la ne­
cesidad de que el trabajo no enajene y fruste, sino que 
corresponda a la dignidad superior de la vida humana". 
Y en Caracas: "( ... ) me siento solidario con las angus­
ti• de tantos y tantos trabajadores latinoamericanos 
que ven deteriorarse sus condiciones de vida y de traba­
jo, pero sobre todo las de sus valores y esperanzas de 
una liberación integral y crecimiento en humanidad". 
.. ¿Hasta cuándo tendrá que soportar injustamente el 
hombre, y los hombres del Tercer mundo -se preguntó 
en Ciudad Guyana- la primacía de los procesos econo­
micistas sobre los inviolables derechos humanos y, en 
particular, de los derechos de los trabajadores y sus fami­
lias?" (29/ 1/85). 

• REVITALIZANDO LA TRADICION, 
Y LA CULTURA CRISTIANAS 

A indígenas y campesinos, a obreros y empresarios, 
a niños, jóvenes y ancianos, a familias y asociaciones, 
a dirigentes políticos y sindicales, a enfermos y minus­
válidos, a periodistas y educadores, a universitarios, hom­
bres de cultura, diplomáticos, inmigrantes ... a todos 
con la Buena Nueva del Evangelio. Su testimonio de pas­
tor, maestro y misionero busca fundamentalmente 
confirmar la fe de la Iglesia e impulsarla y orientarla en 
el camino de esa nueva evangelización, infundiéndole 
más potentes energías de santidad, de verdad y de vida. 
Juan Pablo 11 exalta la tradición cristiana de los pueblos 
latinoamericanos: "una sabiduría profunda de vuestra 
gente, una memoria histórica de luchas y triunfos, una 
común aspiración de patria, están simbolizadas en los 
mismos grandes temas religiosos que viven en el pueblo 
como focos de actividad cultural, y que inspiran la m. 

Nexo, segundo trime1tre, junio 19117 • 17 



poner condiciones financieras que, a la larga, en vez de 
ayudar a esos pueblos a mejorar su situación, los hunden 
más ( ... )". El muy reciente documento sobre la "deu­
da externa" de la Comisión Pontificia Justicia y Paz 
ahonda en esa perspectiva. Ya lo había destacado Juan 
Pablo 11 en el discurso inaugural de la Conferencia de 
Puebla,. recordando la Populorum Progressio -cuyo 
vigésimo aniversario se celebró el 27 de marzo pasa­
do-, cuando advertía la ne.:esidad de una profunda 
transformación de aquellos ''mecanismos que, por en­
contrarse impregnados no de un auténtico humanismo 
sino de materialismo, producen a nivel internacional, ri­
cos cada vez más ricos a costa de pobres cada vez más 
pobres" (Puebla, 28/1/79). 

• NO A LAS ESTRATEGIAS VIOLENTAS 

La defensa y promoción de la dignidad del hombre y 
del progreso de las naciones no admite la violencia, el te­
rrorismo, la guerra, que son caminos de descomposición 
moral y social, de autodestrucción. "La violencia no es 
cristiana ni evangélica", decía ya Pablo VI en Colombia 
y vale para toda violencia: "La b6squeda del bien comdn 
exige también el rechazo de toda forma de violencia y de 
terrorismo ( ... ) sin el recurso al odio, a la lucha programa­
da de clases,_ a 1• represali., a la clialktica inhmnana 
( ... )" (Santiago, 3/IV / 1987). "Bien é que en ciertas si­
tuaciones de injusticia -seftala Juan Pablo 11- puede 
presentarse el espejismo de aecluctoru icleolopas y alter­
nativas que prometen soluciones violentas. La Iglesia por 
su parte, quiere un camino de reforma eficaces a partir 
de los principios de la enaellanza social; porque toda si­
tuación injusta ha de ser denunciada y corregida. Pero el 
camino no es el de soluciones que desembocan en priva­
ción de libertad, en opresión de los espíritus, en violen­
cia y totalitarismos" (Lima, 5/ll/86). De allí las fuertes 
invocaciones y súplicas del Papa en San Salvador (6/III/ 
83), en Ayacucho (3/11/85), en Bogotá (1/VII/86), cla­
mando por la paz, por el abandono de estrategias de con­
frontación armada, desechando las soluciones militares y 
alentando las negociaciones políticas, que abran espirales 
de diálogo. " ¡Cuántas familias destruida! ¡c:úntos refu­
giados, exiliados, desplazados! ¡Cumtos niilos huérfa­
nos! ( ... ), exclamaba en El Salvador. Y en Buenos Aires 
(11/IV/87): "Que no vuelva a haber mú odio, ni secues­
trados, ni desaparecidos". "La lógica despiadada de la 
violencia no conduce a nada ( ... ) De nin&6n modo se 
justifica el crimen como camino de liberación. La violen­
cia engendra inexorablemente nuevas fonnas de opresión 
y de esclavitud ( ... ). Pero por sobre todo es un atentado 
contra la vida que depende sólo del Creador( .•. )"(Aya­
cucho, 3/II/85). La noble lucha por la justicia requiere 
medios no violentos, "excluyendo soluciones por cami­
nos de odio y de muerte". Es "deber insoslayable" tam­
bién de "la autoridad pública la tutela y promoción de los 
derechos humanos, incluso en .situaciones de extrema 
conflictividad, huyendo de la frecuente tentación de 
responder a la violencia con la violencia" (Bs. As. 16/ 
V/87). "No abogo por una paz artificiosa -aclara el Pa­
pa- que oculta los problemas e ignora los mecani1111os 
desgastados que es preciso componer. Se trata de una 
paz en la verdad, en la justicia, en el reconocimiento i.._ 
tegral de los derechos de la persona humana". (S. Salva­
dor, 6/IV/83). Requiere construirse sobre la base de un 

16 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

diálogo nacional. Pero el .. diálogo que pide la Iglesia no 
es una tregua táctica para fortalecer las posiciones en vis­
tas de la represión de la lucha, sino el esfuerzo sincero de 
responder, con la b6squeda de oportunas soluciones, a la 

· angustia, al dolor, a la fatiga, al cansancio de todos los 
que anhelan la paz. De todos los que quieren vivir, rena­
cer de las cenizas, reencontrar el calor de la sonrisa de los 
niños, lejos finalmente del terror y en un clima de con­
vivencia democrática" (ibid.) Más allá de ''la demagogia, 
el alegato estéril, la recriminación mutua", la "promo­
ción de la paz no ha de limitarse a deplorar los efectos 
negativos de 1• situaciones de crisis, de conflictos e in­
justicias, sino que debe ser también propuesta de vías de 
solución ... " (Mendoza, 8/IV /87). · 

e NUEVOS CAMINOS DE LIBERACION 

No se abrirán nuevos caminos de liberación para los 
pueblos latinoamericanos recurriendo a "ideologías que 
se inspiren en visiones reductivas del hombre y de su des­
tino trascendente ( ... ). Por el contrario desde la clara 
identidad del Evangelio y de una visión integral del ser 
humana, se esforzará (el hombre de Iglesia) con todas 
sus energías para eliminar la opresión, la injusticia en sus 
diversas formas, tratando de ampliar los espacios de dig-

. nificación del hombre. Aquí ha de hallar su fiel e impos­
terpble aplicación la enseñanza social de la Iglesia, que 
rechaza como inadecuados y nocivos tanto los plantea­
mientos materialistas del capitalismo puramente econo­
micista, como los de un colectivismo igualmente materia­
lista, opresores de la dignidad del hombre". Dicho en 
América Central (2/111/83), el Papa ha insistido a menu­
do en esta perspectiva. Apuntar .. más allá de los opues­
tos sistem•", decía ya en puebla (28/III/79) ... Sóis res­
ponsables -encomendó especialmente a los laicos católi­
cos (Caracas, 28/1/85)- de promover siempre más la dig­
nidad y la participación del pueblo en los destinos de la 
Nación, como modelo superador de autoritarismos de 
diverso signo ideológico". Mientras, por una parte, 
'1a insaciable concupiscencia del dinero y del consumo 
( ... ) disgregan el tejido social, con la sola guía de los 
egoísmos y con las solapadas violencias de la ley del más 
fuerte" (Lima, 5/11/85); por otra parte, hay que denun­
ciar las ideologías que "no obstante sus declaraciones, se 
oponen a la dignidad de la persona humana, a sus justas 
•piraciones ( ... ) ideologías que ven en la lucha el mo­
tor de la historia, en la fuerza la fuente del derecho, en la 
clasificación del enemigo el a-b-e- de la política" y de­
sembocan en formas totalitarias (San Salvador, 6/III/ 
83). 

• UN AMOR PREFERENCIAL 
POR LOS POBRES 

Maestro de verdad sobre Cristo y el hombre, mensaje­
ro de paz, defensor de la dignidad humana, Juan Pablo 11 
ha testimoniado con sus gestos y proclamado con su pa­
labra el amor preferencial a los pobres, que son las gran­
des mayorías cristianas de su "continente de esperanza". 
A todos acoge con corazón de padre y pastor "pero de 
manera entrañable a los que más sufren en su cuerpo y 
en su espíritu: a los hombres, mujeres y niños de las po­
blaciones marginales, a las comunidades indígenas, a los 

trabajadores y a sus dirigentes, a quienes han sufrido los 
estragos de la violencia" (Santiago, (1/IV/1987). "A 
Igreja em todo o mundo, quer ser a Igreja dos pobres". 
Así lo afirmó en la favela del Vidigal, en Río de Janeiro. 
"A lgreja em terras brasileiras quer tambén ser a lgreja 
dos pobres, isto é, quer estrair toda a Verdade contida 
nas beaventuranfBs de Cristo e sobre tudo nesta primera: 
Beaventurados os pobres em espíritu ... Quer ensinai es­
ta verdade e quer pola em prática, assim como Jesus veio 
fazer e ensinar" (2/VII/80). Quiere dar testimonio de 
Cristo "que siendo rico se hizo pobre libremente, nació 
en la pobreza de un pesebre, anunció la liberación de los 
pobres, se identificó con los humildes, los hizo sus dis­
cípulos y les prometió su Reino" (Lima, 5/11/85). "Sí 
-confirmó el Pontífice con fuerza desde Piura ( 4/11/ 
85)-, la Iglesia hace suya la opción preferencial, nótese 
bien por consiguiente, no una opción exclusiva o exclu­
yente, pues el mensaje de salvación está destinado a to­
dos. Una opción basada además esencialmente en la Pala­
bra de Dios y no en criterios aportados por las ciencias 
humanas o ideologías contrapuestas, que con frecuencia 
reducen a los pobres a categorías sociopolíticas o econó­
micas abstractas. Pero una opción firme e irrevocable". 

• CON INDIGENAS, CAMPESINOS, 
OBREROS 

Y los pobres de América Latina han podido compro­
barlo. Lo sienten cercano, solidario. Padre y hermano. 
Lo han escuchado los indígenas en Quetzaltenango, en 
Oaxaca, en Manaos, en Guatemala, en lquitos, en Laca­
tunga, en Cuzco, en Tumaco, en Temuco ... "( ... ) La 
Iglesia conoce, queridos hijos, la marginación que sufrís; 
las injustici• que soportais; las serias dificultades que te­
neis para defender vuestras tierras y vuestros derechos; 
la frecuente falta de respeto hacia vuestras costumbres y 
tradiciones" (Guatemala, 7 /XI/83). "Sé también -re­
cuerda el Papa ante los indígenas en Lacatunga (31/1/ 
85) -que numerosos misioneros ( ... ), así como los 
miembros de los diversos Concilios, lucharon en defensa 
de los derechos del indígena". Ahora "no se trata de 
oponerse a una justa integración y convivencia a nivel 
más amplio -prosigue Juan Pablo 11 en esa oportunidad 
-que permita a vuestras colectividades el desarrollo de 
la propia cultura y la haga capaz de asimilar de modo 
propio los hallazgos científicos y técnicos. Pero es per­
f~tamente legítimo buscar la preservación del propio 
espíritu en sus variadas expresiones culturales". En ese 
sentido, "aunque la Iglesia respeta y estima las culturas 
de cada pueblo ( ... ), aunque trata de valorizar todo lo 
positivo que hay en ellas, no puede renunciar a su deber 
de esforzarse por elevar las costumbres, predicando la 
moral del Decálogo, la más fundamental expresión ética 
de la humanidad, revelada por Dios mismo y completada 
con la ley del amor enseñada por Cristo". 

Se encontró también con los campesinos, especial· 
mente en Panamá, en Recife, en el Cuzco, en las afueras 
de Bogotá, en Bahía Blanca y en muchos otros lugares 
visitados. "Sé que el desarrollo económico y social - les 
dijo desde Panamá (5/III/83)- ha sido desigual en Amé­
lb Central y en este país; sé que la población campesina 
a licio frecuentemente abandonada en un innoble nivel 

'rida y no rara vez tratada y explotada duramente. 

Sé que sois concientes de la inferioridad de vuestras con­
diciones sociales y que estáis impacientes por alcanzar 
una distribución más justa de los bienes y un mejor reco­
nocimiento de la importancia que merecéis y del puesto 
que os compete en una nueva sociedad más participati­
va". En no pocas oportunidades ha clamado por la rea­
lización de la "reforma agraria" , el respeto de los dere­
chos de asociación, de trabajo, de instrucción, de perfec­
cionamiento técnico para los hombres del campo, que 
mantienen una arraigada fidelidad a sus tradiciones cris­
tianas. 

Y con los obreros .. . en Guadalajara y Monterrey, en 
San Pablo, en Ciudad Guyana y Trujillo, en Concepción, 
en el gran Buenos Aires. "He compartido las necesidades 
de los trabajadores y sus legítimas aspiraciones -les con­
fió en Monterrey (31/ 1/79)- . Conozco muy bien la ne­
cesidad de que el trabajo no enajene y fruste, sino que 
corresponda a la dignidad superior de la vida humana". 
Y en Caracas: "( ... ) me siento solidario con las angus­
ti• de tantos y tantos trabajadores latinoamericanos 
que ven deteriorarse sus condiciones de vida y de traba­
jo, pero sobre todo las de sus valores y esperanzas de 
una liberación integral y crecimiento en humanidad". 
.. ¿Hasta cuándo tendrá que soportar injustamente el 
hombre, y los hombres del Tercer mundo -se preguntó 
en Ciudad Guyana- la primacía de los procesos econo­
micistas sobre los inviolables derechos humanos y, en 
particular, de los derechos de los trabajadores y sus fami­
lias?" (29/ 1/85). 

• REVITALIZANDO LA TRADICION, 
Y LA CULTURA CRISTIANAS 

A indígenas y campesinos, a obreros y empresarios, 
a niños, jóvenes y ancianos, a familias y asociaciones, 
a dirigentes políticos y sindicales, a enfermos y minus­
válidos, a periodistas y educadores, a universitarios, hom­
bres de cultura, diplomáticos, inmigrantes ... a todos 
con la Buena Nueva del Evangelio. Su testimonio de pas­
tor, maestro y misionero busca fundamentalmente 
confirmar la fe de la Iglesia e impulsarla y orientarla en 
el camino de esa nueva evangelización, infundiéndole 
más potentes energías de santidad, de verdad y de vida. 
Juan Pablo 11 exalta la tradición cristiana de los pueblos 
latinoamericanos: "una sabiduría profunda de vuestra 
gente, una memoria histórica de luchas y triunfos, una 
común aspiración de patria, están simbolizadas en los 
mismos grandes temas religiosos que viven en el pueblo 
como focos de actividad cultural, y que inspiran la m. 

Nexo, segundo trime1tre, junio 19117 • 17 



1 

trucción, el arte, las artesanías, la fiesta y el descanso, la 
convocación multitudinaria y hasta la organización mis­
ma de las comunidades". Son estupendas las herencias 
de la piedad popular (Quito, 3/1/85). Es vuestro "te­
soro", pero - prosigue el Papa- "no es solamente recuer­
do de un pasado. Es esfuerzo de actualidad y reto para 
el futuro, que pasa por el grave compromiso que los hi­
jos de la Iglesia tienen de seguir evangelizando la cultu­
ra, porque ( ... ) la fe que no se convierte en cultura es 

~·una fe no plenamente acogida, no enteramente pensa-
da, no vivida en total fidelidad" (ibid). Se trata, pues, de 
revitalizar los valores cristianos de la tradición y de la cul­

. tura de los pueblos latinoamericanos para que estén cada 
, vez más impregnados de espíritu evangélico, más interiori-

zados en el corazón de sus gentes y sean más potentes pro­
pulsores de un renovado movimiento de conversión perso· 
na! y de transformación de las estructuras de convivencia 
social. "Basta con el divorcio entre la fe y la vida" -excla­
mó Juan Pablo 11 desde Guatemala (6/III/83)-. "Si 
aceptamos a Cristo, realicemos las obras de Cristo, tra­
témonos como hermanos, caminemos por las vías del 
Evangelio". Hay que hacer presente a Cristo salvador en 
todas las dimensiones de la vida personal, familiar y so­
cial. "( ... ) La fe tiene que penetrar mucho mis -ins­
tó el Papa en Caracas (28/1/85)- en el tejido de la 
sociedad, en la estabilidad y santidad ele la famlia crit­

. tiana, en las estructuras reguladoras de la justicia social". 
Se trata fundamentalmente de actualizar y desi»lesar el 
sustrato cultural radicalmente católico de este "confi. 
nente de esperanza"( ... ) "que aparda u• eqqeiiza­
ción renovada y esperanzada, para ~talizar la propia 
riqueza de fe y suscitar vigorosas eneqías ele profunda 
raíz cristiana", pudiéndose así construir "una nueva 
América Latina confumada en su vocación cristiana, lf:­
bre y fraterna, justa y pacífica, ftel a Cristo y al hómbft! 
latinoamericano" (Santo Domingo, 12/X/84). 

· • UNIDAD, COMUNION 

Para estar a la altura de tan grandes exigencias y es­
peranzas de esa nueva evangelización, el Papa confmna 
a la Iglesia latinoamericana en su unidad y COmunión, 
como fuente y garantía de renovados ímpetus santifi­
cadores y misioneros. Si está debilitada esa unidad se em­
paña su testimonio y se debilita su misión esenciahnente 
evangelizadora. Es una unidad -que no es fruto de tran­
sacciones y componendas- sino fundada "en un solo 
Señor, una sola fe, un solo Bautismo. Un solo Dios y pa­
dre de todos ... " (Ef. 4,5). Arraiga en la Verdad y está 
animada por la Caridad. Es don de Cristo, es signo del 
misterio de comunión que constituye a la Iglesia. Estos 
son fundamentos de esa ''Verdad sobre la Iglesia" 
que Juan Pablo 11 proclamó en Puebla y en toda su pre­
dicación. La "Lumen Gentium", tantas veces citada co­
mo "carta magna" del Concilio V.-aticano 11, es como la 
autoconciencia actual de ese misterio de comunión en la 
Iglesia. Por eso, hay que amarla como "Madre": ''nos ha 
generado a la vida eterna por el bautismo( ... ), nos ha 
llevado a la madurez de los hijos de Dios en el sacramen· 
to de la confirmación. Nos alimenta constantemente con 
el Cuerpo y Sangre de Cristo, cuando celebra el misterio 
de la muerte y resurrección del Señor (y) a través del 
sacramento de la penitencia nos reconcilia con el Padre y 

. consigo misma ( ... )". (S. José de Costa Rica, 3/III/83) 

1R • N11vo_ .<:P.mmdo trimestre. iunio 1987 

Tiene que tratarse de un amor lleno de fidelidad y con­
fianza (cf. Ciudad de México, 26/1/79). "¡Cuán necesa­
rio y urgente - exclamó en Viedma (8/IV/87)- es ofre­
cer al mundo de hoy el testimonio de una Iglesia- co­
munión, animada por el Espíritu Santo, comprometida 
todo ella con la evangelización". Por eso, exclamando 
t'América Latina: desde tu fidelidad a Cristo, resiste a 
quienes quieren ahogar tu vocación de esperanza!", 
Juan Pablo 11, en Santo Domingo (12/X/84), incluía 
"la tentación de lo que puede debilitar la comunión en 
la Iglesia como sacramento de unidad y salvación", 
haciendo referencia a "quienes ideologizan la fe o pre­
tenden construir una 'Iglesia popular' que no es la de 
Cristo" y a "quienes promueven la difusión de sectas 

l . . ( )" re Jgtosas . . . . 

Cristo ha confiado a los Obispos ese ministerio de uni· 
dad, en la fidelidad a sus enseñanzas, en la construcción 
de la comunidad eclesial , en la santificación de la grey, en 
la defensa de la dignidad del hombre. Por eso, "cuando 
el cristiano, sea cual fuera su condición, prefiere cual­
quier otra doctrina o ideología a la enseñanza de los 
apóstoles y de la Iglesia; cuando se hace de esas doctri­
nas el criterio de la propia vocación, cuando se intenta 
interpretar según sus categoría la catequesis, la ense­
ñanza religiosa, la predicación, cuando se instalan 'ma­
.,;sterios paralelos' .... entonces se debilita la unidad" 
(Managua, 4/lll/83). Eso ya fue denunciado por Juan 
Pablo 11 en Puebla y reiterado por el Episcopado lati· 
noamericano, advirtiendo contra una Iglesia sedicente 
"popular", ideologizada, lugar de "magisterios para· 
lelos". 

Esa nueva evangelización necesita más numerosas 
vocaciones sacerdotales y religiosas, que, gracias a Dios, 
están en tendencia evidente de crecimiento, para res­
ponder al hambre de Dios de los pueblos latinoameri· 
canos. Juan Pablo 11 subraya constantemente "la gran­
deza aencial del ministerio sacerdotal" (Medellín, 
S/VII/86), para dejar atrás sufridos tiempos de desaso· 
siego y crisis de identidad y consolidar y ahondar voca· 
ciones fumes, gozosas y serenas de santos sacerdotes. 
Fidelidad a Cristo, inseparable de una fidelidad a la 
Iglesia, en comunión con el Papa y los Obispos, y fide· 
lidad al propio carisma -reclama a los religiosos/as­
desde la radicalidad de vida según los consejos evangé· 
licos y una profunda vida de oración como alma de 
todo apostolado. Ministros y vocaciones consagradas 
que pongan en Cristo y en la causa del Evangelio -y 
no en ideologías o estrategias y liderazgos políticos­
la razón de ser de su vida y de su misión. Convoca tam­
bién a la participación y compromiso de siempre más 
numerosos fieles ..Jaicos, que superen todo dualismo 
entre fe y vida, hagan presente la potencia del Evan­
gelio en todos los ambientes de vida familiar, profe­
sional y social y animen nuevos caminos y experiencias 
de convivencia más fraterna, justa y solidaria. Fue· ha· 
blando a dirigentes laicales, en Ciudad de México (29/ 
1/79), que Juan Pablo 11 acuñó este estupendo "iden­
tikit" de los cristianos: hay que formar cristianos - di­
jo- "con vocación de santidad, sólidos en su fe, se­
guros en la doctrina propuesta por el Magisterio autén­
tico, firmes y activos en la Iglesia, cimentados en una 
densa vida espiritual, alimentada con el acercamiento 
frecuente a los sacramentos de la Penitencia y de la Eu­
caristía, perseverantes en el testimonio y en la acción 
evangélica, coherentes y valientes en sus compromisos 

temporales, constantes promotores de paz y justicia 
· contra toda violencia y opresión, agudos en ' el discer­

nimiento crítico de las situaciones y de las ideologías 
a la luz de· las enseñanzas sociales de la Iglesia, confiados 
en la esperanza en · el Señor". No en vano, Juan Pablo 
11 ha ayudado a reavivar en la Iglesia la memoria de los 
grandes testimonios de santidad. Allí están en sus viajes 
las referencias frecuentes a los santos fundadores y pas­
tores de la Iglesia - como Toribio de Mogrovejo , Rosa de 
Lima y Mariana de Quito-, a los santos solidarios y ser· 
vidores de los pobres - como Martín de Porres y Pedro 
Claver-, a los santos misioneros - como José de Anchieta 
y Francisco Solano- . . .Y las ceremonias de beatificación 
de Anchieta, de Mercedes de Jesús Molina, de Ana de los 
Angeles Moteag~do, de Sor Teresa de los Andes. 

• UNA NOVISIMA 
CIVILIZACION CRISTIANA 

Efectivamente, bien conoce el Pastor universal a 
estos pueblos pobres y cristianos de su "continente 
de esperanza". No sólo ha recorrido la variedad de su 
geografía, se ha encontrado con la riqueza polifacéti· 
ca de sus hombres y comunidades, ha compartido sus 
ansias, sus sufrimientos y esperanzas. . . Ha querido 
compenetrarse con su historia, con su tradición cris­
tiana, con su cultura. Y por eso ha sido capaz de esbo· 
zar ese sugestivo e ilustrativo cuadro de autoconciencia 
histórica latinoamericana en su discurso de inaugura· 
ción de la "novena" de la "nueva evangelización" 
en Santo Domingo (12/X/84), abundando cada vez 
más en sus referencias históricas en ocasión de sus via· 
jes apostólicos. No ciertamente "por mero interés aca­
démico o por nostalgias del pasado, sino para lograr 
-decía entonces- una firme identidad propia, para 
alimentarse en la corriente viva de misión y santidad 

que impulsó su camino, para comprender mejor los 
problemas del presente y proyectarse más realmente 
hacia el futuro". Eso es "prueba de madurez eclesial", 
Es arraigo e impulso fecundos para una ''nueva evan­
gelización" que abra caminos de esperanza. Esta tiene 
un nombre en el horizonte histórico .. Pablo VI y Juan 
Pablo 11 la han querido referir a una nueva "civiliza­
ción · del amor y de la verdad". Lo recoge el Mensaje 
de los Obispos latinoamericanos en Puebla. "Una nueva 
civilización -concluía Juan Pablo 11 en Santo Domin· 
go (12/X/84)- que está ya inscripta en el mismo naci­
miento de América Latina; que se va gestando entre 
lágrimas y sufrimientos; que espera la plena manifes­
tación de la fuerza de la libertad y liberación de los 
hijos de Dios; que realice la vocación originaria de 
una América Latina llamada a plasmar -como afu­
maba Pablo VI en 1964- en una 'síntesis nueva y 
genial lo espiritual y lo temporal, lo antiguo y lo mo­
derno, lo que otros te han dado y tu propia origina­
lidad' ". 

En síntesis: un testimonio de una "novísima civi­
lización cristiana". o 

'Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 19 



1 

trucción, el arte, las artesanías, la fiesta y el descanso, la 
convocación multitudinaria y hasta la organización mis­
ma de las comunidades". Son estupendas las herencias 
de la piedad popular (Quito, 3/1/85). Es vuestro "te­
soro", pero - prosigue el Papa- "no es solamente recuer­
do de un pasado. Es esfuerzo de actualidad y reto para 
el futuro, que pasa por el grave compromiso que los hi­
jos de la Iglesia tienen de seguir evangelizando la cultu­
ra, porque ( ... ) la fe que no se convierte en cultura es 

~·una fe no plenamente acogida, no enteramente pensa-
da, no vivida en total fidelidad" (ibid). Se trata, pues, de 
revitalizar los valores cristianos de la tradición y de la cul­

. tura de los pueblos latinoamericanos para que estén cada 
, vez más impregnados de espíritu evangélico, más interiori-

zados en el corazón de sus gentes y sean más potentes pro­
pulsores de un renovado movimiento de conversión perso· 
na! y de transformación de las estructuras de convivencia 
social. "Basta con el divorcio entre la fe y la vida" -excla­
mó Juan Pablo 11 desde Guatemala (6/III/83)-. "Si 
aceptamos a Cristo, realicemos las obras de Cristo, tra­
témonos como hermanos, caminemos por las vías del 
Evangelio". Hay que hacer presente a Cristo salvador en 
todas las dimensiones de la vida personal, familiar y so­
cial. "( ... ) La fe tiene que penetrar mucho mis -ins­
tó el Papa en Caracas (28/1/85)- en el tejido de la 
sociedad, en la estabilidad y santidad ele la famlia crit­

. tiana, en las estructuras reguladoras de la justicia social". 
Se trata fundamentalmente de actualizar y desi»lesar el 
sustrato cultural radicalmente católico de este "confi. 
nente de esperanza"( ... ) "que aparda u• eqqeiiza­
ción renovada y esperanzada, para ~talizar la propia 
riqueza de fe y suscitar vigorosas eneqías ele profunda 
raíz cristiana", pudiéndose así construir "una nueva 
América Latina confumada en su vocación cristiana, lf:­
bre y fraterna, justa y pacífica, ftel a Cristo y al hómbft! 
latinoamericano" (Santo Domingo, 12/X/84). 

· • UNIDAD, COMUNION 

Para estar a la altura de tan grandes exigencias y es­
peranzas de esa nueva evangelización, el Papa confmna 
a la Iglesia latinoamericana en su unidad y COmunión, 
como fuente y garantía de renovados ímpetus santifi­
cadores y misioneros. Si está debilitada esa unidad se em­
paña su testimonio y se debilita su misión esenciahnente 
evangelizadora. Es una unidad -que no es fruto de tran­
sacciones y componendas- sino fundada "en un solo 
Señor, una sola fe, un solo Bautismo. Un solo Dios y pa­
dre de todos ... " (Ef. 4,5). Arraiga en la Verdad y está 
animada por la Caridad. Es don de Cristo, es signo del 
misterio de comunión que constituye a la Iglesia. Estos 
son fundamentos de esa ''Verdad sobre la Iglesia" 
que Juan Pablo 11 proclamó en Puebla y en toda su pre­
dicación. La "Lumen Gentium", tantas veces citada co­
mo "carta magna" del Concilio V.-aticano 11, es como la 
autoconciencia actual de ese misterio de comunión en la 
Iglesia. Por eso, hay que amarla como "Madre": ''nos ha 
generado a la vida eterna por el bautismo( ... ), nos ha 
llevado a la madurez de los hijos de Dios en el sacramen· 
to de la confirmación. Nos alimenta constantemente con 
el Cuerpo y Sangre de Cristo, cuando celebra el misterio 
de la muerte y resurrección del Señor (y) a través del 
sacramento de la penitencia nos reconcilia con el Padre y 

. consigo misma ( ... )". (S. José de Costa Rica, 3/III/83) 

1R • N11vo_ .<:P.mmdo trimestre. iunio 1987 

Tiene que tratarse de un amor lleno de fidelidad y con­
fianza (cf. Ciudad de México, 26/1/79). "¡Cuán necesa­
rio y urgente - exclamó en Viedma (8/IV/87)- es ofre­
cer al mundo de hoy el testimonio de una Iglesia- co­
munión, animada por el Espíritu Santo, comprometida 
todo ella con la evangelización". Por eso, exclamando 
t'América Latina: desde tu fidelidad a Cristo, resiste a 
quienes quieren ahogar tu vocación de esperanza!", 
Juan Pablo 11, en Santo Domingo (12/X/84), incluía 
"la tentación de lo que puede debilitar la comunión en 
la Iglesia como sacramento de unidad y salvación", 
haciendo referencia a "quienes ideologizan la fe o pre­
tenden construir una 'Iglesia popular' que no es la de 
Cristo" y a "quienes promueven la difusión de sectas 

l . . ( )" re Jgtosas . . . . 

Cristo ha confiado a los Obispos ese ministerio de uni· 
dad, en la fidelidad a sus enseñanzas, en la construcción 
de la comunidad eclesial , en la santificación de la grey, en 
la defensa de la dignidad del hombre. Por eso, "cuando 
el cristiano, sea cual fuera su condición, prefiere cual­
quier otra doctrina o ideología a la enseñanza de los 
apóstoles y de la Iglesia; cuando se hace de esas doctri­
nas el criterio de la propia vocación, cuando se intenta 
interpretar según sus categoría la catequesis, la ense­
ñanza religiosa, la predicación, cuando se instalan 'ma­
.,;sterios paralelos' .... entonces se debilita la unidad" 
(Managua, 4/lll/83). Eso ya fue denunciado por Juan 
Pablo 11 en Puebla y reiterado por el Episcopado lati· 
noamericano, advirtiendo contra una Iglesia sedicente 
"popular", ideologizada, lugar de "magisterios para· 
lelos". 

Esa nueva evangelización necesita más numerosas 
vocaciones sacerdotales y religiosas, que, gracias a Dios, 
están en tendencia evidente de crecimiento, para res­
ponder al hambre de Dios de los pueblos latinoameri· 
canos. Juan Pablo 11 subraya constantemente "la gran­
deza aencial del ministerio sacerdotal" (Medellín, 
S/VII/86), para dejar atrás sufridos tiempos de desaso· 
siego y crisis de identidad y consolidar y ahondar voca· 
ciones fumes, gozosas y serenas de santos sacerdotes. 
Fidelidad a Cristo, inseparable de una fidelidad a la 
Iglesia, en comunión con el Papa y los Obispos, y fide· 
lidad al propio carisma -reclama a los religiosos/as­
desde la radicalidad de vida según los consejos evangé· 
licos y una profunda vida de oración como alma de 
todo apostolado. Ministros y vocaciones consagradas 
que pongan en Cristo y en la causa del Evangelio -y 
no en ideologías o estrategias y liderazgos políticos­
la razón de ser de su vida y de su misión. Convoca tam­
bién a la participación y compromiso de siempre más 
numerosos fieles ..Jaicos, que superen todo dualismo 
entre fe y vida, hagan presente la potencia del Evan­
gelio en todos los ambientes de vida familiar, profe­
sional y social y animen nuevos caminos y experiencias 
de convivencia más fraterna, justa y solidaria. Fue· ha· 
blando a dirigentes laicales, en Ciudad de México (29/ 
1/79), que Juan Pablo 11 acuñó este estupendo "iden­
tikit" de los cristianos: hay que formar cristianos - di­
jo- "con vocación de santidad, sólidos en su fe, se­
guros en la doctrina propuesta por el Magisterio autén­
tico, firmes y activos en la Iglesia, cimentados en una 
densa vida espiritual, alimentada con el acercamiento 
frecuente a los sacramentos de la Penitencia y de la Eu­
caristía, perseverantes en el testimonio y en la acción 
evangélica, coherentes y valientes en sus compromisos 

temporales, constantes promotores de paz y justicia 
· contra toda violencia y opresión, agudos en ' el discer­

nimiento crítico de las situaciones y de las ideologías 
a la luz de· las enseñanzas sociales de la Iglesia, confiados 
en la esperanza en · el Señor". No en vano, Juan Pablo 
11 ha ayudado a reavivar en la Iglesia la memoria de los 
grandes testimonios de santidad. Allí están en sus viajes 
las referencias frecuentes a los santos fundadores y pas­
tores de la Iglesia - como Toribio de Mogrovejo , Rosa de 
Lima y Mariana de Quito-, a los santos solidarios y ser· 
vidores de los pobres - como Martín de Porres y Pedro 
Claver-, a los santos misioneros - como José de Anchieta 
y Francisco Solano- . . .Y las ceremonias de beatificación 
de Anchieta, de Mercedes de Jesús Molina, de Ana de los 
Angeles Moteag~do, de Sor Teresa de los Andes. 

• UNA NOVISIMA 
CIVILIZACION CRISTIANA 

Efectivamente, bien conoce el Pastor universal a 
estos pueblos pobres y cristianos de su "continente 
de esperanza". No sólo ha recorrido la variedad de su 
geografía, se ha encontrado con la riqueza polifacéti· 
ca de sus hombres y comunidades, ha compartido sus 
ansias, sus sufrimientos y esperanzas. . . Ha querido 
compenetrarse con su historia, con su tradición cris­
tiana, con su cultura. Y por eso ha sido capaz de esbo· 
zar ese sugestivo e ilustrativo cuadro de autoconciencia 
histórica latinoamericana en su discurso de inaugura· 
ción de la "novena" de la "nueva evangelización" 
en Santo Domingo (12/X/84), abundando cada vez 
más en sus referencias históricas en ocasión de sus via· 
jes apostólicos. No ciertamente "por mero interés aca­
démico o por nostalgias del pasado, sino para lograr 
-decía entonces- una firme identidad propia, para 
alimentarse en la corriente viva de misión y santidad 

que impulsó su camino, para comprender mejor los 
problemas del presente y proyectarse más realmente 
hacia el futuro". Eso es "prueba de madurez eclesial", 
Es arraigo e impulso fecundos para una ''nueva evan­
gelización" que abra caminos de esperanza. Esta tiene 
un nombre en el horizonte histórico .. Pablo VI y Juan 
Pablo 11 la han querido referir a una nueva "civiliza­
ción · del amor y de la verdad". Lo recoge el Mensaje 
de los Obispos latinoamericanos en Puebla. "Una nueva 
civilización -concluía Juan Pablo 11 en Santo Domin· 
go (12/X/84)- que está ya inscripta en el mismo naci­
miento de América Latina; que se va gestando entre 
lágrimas y sufrimientos; que espera la plena manifes­
tación de la fuerza de la libertad y liberación de los 
hijos de Dios; que realice la vocación originaria de 
una América Latina llamada a plasmar -como afu­
maba Pablo VI en 1964- en una 'síntesis nueva y 
genial lo espiritual y lo temporal, lo antiguo y lo mo­
derno, lo que otros te han dado y tu propia origina­
lidad' ". 

En síntesis: un testimonio de una "novísima civi­
lización cristiana". o 

'Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 19 



-==== 

A propósito de la obra de Gustavo Gutiérrez · 

TEOLOGIA DE LA 
LIBERACION Y 

CONDICION 
HUMANA 

PAOLO BONI 

UN RASTREO MINUCIOSO DE LOS TOPICOS FUNDAMENTALES 
DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION, DE GUSTAVO GUTIERREZ Y 

DE SUS POSIBLES ANTECEDEN,..ES EN EL PENSAMIENTO DEL SIGLO XX. 
lHASTA QUE PUNTO ES POSIBLE, EN LA OPTICA DEL TEOLOGO PERUANO, 

LA CONCILIACION DE LA FE Y LA CIENCIA? 
LA CONCIENCIA DE LA FINITUD DEL HOMBRE, COMO PUNTO DE PARTIDA 

PARA LA REFUTACION DE LA CRITICA ILUMINISTA DEL 
FENOMENO RELIGIOSO. UN DIALOGO ABIERTO HACIA EL FUTURO. 

- ---

• EL PROBLEMA DE FONDO 

Este estudio sobre la Teología de la Liberación de 
Gustavo Gutierrez trata de afrontar algunos temas de im­
plicación filosófica , sobre todo respecto al libro de ma- · 
yor complejidad de nuestro autor , Teología de la Libera­
ción. Perspectivas1

, obra fundamental para toda la teo- · 
log(a de la liberación. El esfuerzo de Gutierrez presenta 
una notable vivacidad y complejidad, moviéndose si-

20- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 . 

multáneamente en planos diversos y con distintos obje­
tivos. Pienso que las últimas páginas de Teología de la 
liberación. Perspectivas plantean un interrogante en tor­
no al cual gira toda la compleja elaboración de Gutierrez . 
Comenzaré justamente por el análisis de esta parte . 

Gutierrez intenta· responder a una objeción contra el 
sentido del ser iglesia y, por consecuencia, contra un 
cierto modo de hacer teología. Así se expresa : "La uni­
dad es un don de Dios y una conquista histórica del 
hombre. La unidad no es algo descontado, sino un pro­
ceso, el resultado de una superación de cuanto divide a 

La miseria golpea la conciencia del católico. El cristianismo ha hecho una opción preferencial por los pobres, no excluyente, 
por cierto, pero expresa y clara. Esa es la raíz fecunda de la Teologfa de la Liberación de Guti~rrez. 

los hombres. La promesa de la unidad está en el centro 
de la obra de Cristo : en El los hombres se sitúan como 
hijos frente al Padre y como hermanos entre sí. La Igle­
sia, la comunidad de aquéllos que confiesan a Cristo co­
mo su Señor, es signo de la unidad entre los hombres. No 
existe realmente unidad de la Iglesia sin unidad del mun· 
do". 2 

El interrogante al cual busca respuesta Gutierrez es 
cómo ser Iglesia en un mundo dividido, qué significa afir­
mar la unidad de la Iglesia cuando en el mundo se viven 
luchas Iacerantes por la liberación de los pueblos oprimi­
dos, evitando por eso ignorar que "la Iglesia está en un 
mundo dividido entre clases sociales antágónicas, tanto a 
nivel udiversal como Iocal"3 . No es que a los ojos de Gu­
tierrez se deba renunciar a tender a la unidad de la Igle­
sia, todo lo contratio ; se trata justamente de salvar la 
unidad de la Iglesia sin tener que separarla de la misión 
de ser luz dei mundo, sin obligarla a cerrarse en una ar­
monía ascética que sonaría falsa . Deber de la Iglesia es 
estar donde el hombre sufre . La concreción más inmedia­
ta de este sufrimiento nos enseña que éste es provocado 
por la injustificada opresión que el poderoso inflige al 
pobre, y esto es, por lo tanto, el primer y más inmedia­
to dato del cual es necesario tomar conciencia. La Iglesia 
es puesta por esta situación ante una alternativa: o pro­
clamar una unidad que de hecho no existe, aliándose con 
los poderosos justificando religiosamente una situación 
injusta; o indicar claramente la ausencia de unidad y la 
división en la que se mueve este mundo dominado por e1 
provecho del rico sobre el pobre4 • Según Gutiérrez, la Igle­
lla Y los cristianos se enfrentan a una elección entre una 

unidad que renuncie a una visión sobre la realidad y una to­
ma de conciencia de la división que sepa conducir a una 
unidad más verdadera y real. Por esto Gutiérrez afmna 
que no existe realmente unidad de la Iglesia sin unidad 
del mundo. 

El problema está planteado de un modo claro, tam­
bién por Althusser, de quien Gutiérrez recoge las pala­
bras, quien releva que anteponer la unidad de la Iglesia 
al reconocimiento de la división social es usar un lengua­
je mítico, ideológico: la unidad de la Iglesia, así enten­
dida, es considerada justamente por L. Althusser como 
un mito que debe desaparecer si se quiere que la Iglesia 
se "reconvierta" al servicio de los trabl!iadores en la lu· 
cha de clase: "para esto -af'mna- sería necesario que 
desaparezca el mito de la 'comunidad cristiana' que im­
pide el reconocimiento de la división de la sociedad en 
clases y de la lucha de clases. Se pueden prever graves 

1) GUTIERREZ, Gus~o, Teolog(Jz de lll.Liberrlción. P~rspec­
tivas, trad. it. a cargo de Luilito Bianchi, Queriniana, Bres­
cia, 1972. 

2) !bid, p's. 278 
3) /bid, pág. 277 
4) Sobre este tema Gutiénez concluye una notable tarea al 

descubrir las raíces teolóaicu y las implicaciones sociológi­
cas. El ugumento está también desarrollado en La fuerza 
históriCJZ de los pobres, Queriniana, Brescia, 1981. 

N•v,. ~unrln tdm~.<:tn> . ;, ... ;, 1QR7- ?1 



-==== 

A propósito de la obra de Gustavo Gutiérrez · 

TEOLOGIA DE LA 
LIBERACION Y 

CONDICION 
HUMANA 

PAOLO BONI 

UN RASTREO MINUCIOSO DE LOS TOPICOS FUNDAMENTALES 
DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION, DE GUSTAVO GUTIERREZ Y 

DE SUS POSIBLES ANTECEDEN,..ES EN EL PENSAMIENTO DEL SIGLO XX. 
lHASTA QUE PUNTO ES POSIBLE, EN LA OPTICA DEL TEOLOGO PERUANO, 

LA CONCILIACION DE LA FE Y LA CIENCIA? 
LA CONCIENCIA DE LA FINITUD DEL HOMBRE, COMO PUNTO DE PARTIDA 

PARA LA REFUTACION DE LA CRITICA ILUMINISTA DEL 
FENOMENO RELIGIOSO. UN DIALOGO ABIERTO HACIA EL FUTURO. 

- ---

• EL PROBLEMA DE FONDO 

Este estudio sobre la Teología de la Liberación de 
Gustavo Gutierrez trata de afrontar algunos temas de im­
plicación filosófica , sobre todo respecto al libro de ma- · 
yor complejidad de nuestro autor , Teología de la Libera­
ción. Perspectivas1

, obra fundamental para toda la teo- · 
log(a de la liberación. El esfuerzo de Gutierrez presenta 
una notable vivacidad y complejidad, moviéndose si-

20- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 . 

multáneamente en planos diversos y con distintos obje­
tivos. Pienso que las últimas páginas de Teología de la 
liberación. Perspectivas plantean un interrogante en tor­
no al cual gira toda la compleja elaboración de Gutierrez . 
Comenzaré justamente por el análisis de esta parte . 

Gutierrez intenta· responder a una objeción contra el 
sentido del ser iglesia y, por consecuencia, contra un 
cierto modo de hacer teología. Así se expresa : "La uni­
dad es un don de Dios y una conquista histórica del 
hombre. La unidad no es algo descontado, sino un pro­
ceso, el resultado de una superación de cuanto divide a 

La miseria golpea la conciencia del católico. El cristianismo ha hecho una opción preferencial por los pobres, no excluyente, 
por cierto, pero expresa y clara. Esa es la raíz fecunda de la Teologfa de la Liberación de Guti~rrez. 

los hombres. La promesa de la unidad está en el centro 
de la obra de Cristo : en El los hombres se sitúan como 
hijos frente al Padre y como hermanos entre sí. La Igle­
sia, la comunidad de aquéllos que confiesan a Cristo co­
mo su Señor, es signo de la unidad entre los hombres. No 
existe realmente unidad de la Iglesia sin unidad del mun· 
do". 2 

El interrogante al cual busca respuesta Gutierrez es 
cómo ser Iglesia en un mundo dividido, qué significa afir­
mar la unidad de la Iglesia cuando en el mundo se viven 
luchas Iacerantes por la liberación de los pueblos oprimi­
dos, evitando por eso ignorar que "la Iglesia está en un 
mundo dividido entre clases sociales antágónicas, tanto a 
nivel udiversal como Iocal"3 . No es que a los ojos de Gu­
tierrez se deba renunciar a tender a la unidad de la Igle­
sia, todo lo contratio ; se trata justamente de salvar la 
unidad de la Iglesia sin tener que separarla de la misión 
de ser luz dei mundo, sin obligarla a cerrarse en una ar­
monía ascética que sonaría falsa . Deber de la Iglesia es 
estar donde el hombre sufre . La concreción más inmedia­
ta de este sufrimiento nos enseña que éste es provocado 
por la injustificada opresión que el poderoso inflige al 
pobre, y esto es, por lo tanto, el primer y más inmedia­
to dato del cual es necesario tomar conciencia. La Iglesia 
es puesta por esta situación ante una alternativa: o pro­
clamar una unidad que de hecho no existe, aliándose con 
los poderosos justificando religiosamente una situación 
injusta; o indicar claramente la ausencia de unidad y la 
división en la que se mueve este mundo dominado por e1 
provecho del rico sobre el pobre4 • Según Gutiérrez, la Igle­
lla Y los cristianos se enfrentan a una elección entre una 

unidad que renuncie a una visión sobre la realidad y una to­
ma de conciencia de la división que sepa conducir a una 
unidad más verdadera y real. Por esto Gutiérrez afmna 
que no existe realmente unidad de la Iglesia sin unidad 
del mundo. 

El problema está planteado de un modo claro, tam­
bién por Althusser, de quien Gutiérrez recoge las pala­
bras, quien releva que anteponer la unidad de la Iglesia 
al reconocimiento de la división social es usar un lengua­
je mítico, ideológico: la unidad de la Iglesia, así enten­
dida, es considerada justamente por L. Althusser como 
un mito que debe desaparecer si se quiere que la Iglesia 
se "reconvierta" al servicio de los trabl!iadores en la lu· 
cha de clase: "para esto -af'mna- sería necesario que 
desaparezca el mito de la 'comunidad cristiana' que im­
pide el reconocimiento de la división de la sociedad en 
clases y de la lucha de clases. Se pueden prever graves 

1) GUTIERREZ, Gus~o, Teolog(Jz de lll.Liberrlción. P~rspec­
tivas, trad. it. a cargo de Luilito Bianchi, Queriniana, Bres­
cia, 1972. 

2) !bid, p's. 278 
3) /bid, pág. 277 
4) Sobre este tema Gutiénez concluye una notable tarea al 

descubrir las raíces teolóaicu y las implicaciones sociológi­
cas. El ugumento está también desarrollado en La fuerza 
históriCJZ de los pobres, Queriniana, Brescia, 1981. 

N•v,. ~unrln tdm~.<:tn> . ;, ... ;, 1QR7- ?1 



turbaciones justamente en torno a este tema del recono­
cimiento y conocimiento de una realidad que es incom­
patible con el mito propiamente religioso de la 'comuni­
dad de los creyentes' y de la universalidad (católica) de 
la lglesia" 5 . Althusser, veremos enseguida, constituirá un 
punto clave para la comprensión de Gutiérrez. 

Para Althusser hay una insalvable alteridad entre el. 
lenguaje del conocimiento causal de los mecanismos so­
ciales, traducido en los términos de la división social y de 
la lucha de clases, y ell¡:nguaje religioso, limitado a ex­
presarse sobre la realidad social en términos mitoló­
gicos. La radical alteridad entre las dos posiciones ha­
ce por eso inútil cualquier tipo de acercamiento, expre­
sado bajo la forma de renovación; eso no haría más que 
ampliar la distancia entre la división social y la posición 
religiosa. Es en este sentido que Gutiérrez afirma, con 
diversos matices, que no existe realmente unidad de la 
Iglesia sin unidad del mundo. 

Gutiérrez indica también el camino de la respuesta: 
"el autor (Althusser) no parecía muy convencido de la 
posibilidad de esta 'reconversión' . . Y sin embargo, son 
siempre más numerosos los cristianos que rechazan la 
mítica noción de comunidad cristiana a la cual el texto 
citado se refiere, y que piensan que la auténtica unidad 
de la Iglesia pasa necesariamente por la opción por los 
oprimidos y los explotados de este mundo"6 • Según 
Gutiérrez, la realidad de la lucha de clases deja una au­
~ncia en la realidad de la Iglesia si bien en una dimen­
sión y de una naturaleza muy diversa de la que actual­
mente la Iglesia vive. Pero la lucha de clases, en su dura 
facticidad, no deja alternativa: o se está a favor o en con­
tra. Si la Iglesia se le opone quedará afuera del drama del 
hombre, renunciando así al deber misionero. Si la reco­
noce y acepta, la Iglesia llegará a ser partícipe de los es­
fuerzos que los ·oprimidos hacen por liberarse de su es­
clavitud, cumpliendo así el deber misionero. 

Entonces, para Gutiérrez.si es radical la alteridad en­
tre el lenguaje causal sobre la sociedad y la opción reli­
giosa, por otro lado no lo es para la convivencia entre las 
dos realidades. Pensar que la opción religiosa sea capaz 
de dar indicaciones causales es mitología religiosa, pero 
eso no quita que en la realidad de la liberación social tam­
bién la fe tenga un rol que jugar. Aquí está el problema 
de fondo del cual parte Gutiérrez. De la respuesta depen­
den las líneas de desarrollo de su teología y la elección 
de los objetivos polémicos. 

• LOS OBJETIVOS POLEMICOS 

Dos son los principales objetivos polémicos a los cua­
les-Gutiérrez se refiere. Por un lado critica la teología es­
piritualista y su distinción de planos por la incapacidad 

formular una opción decisiva en favor del hombre 7 ; 

otro critica las teologías infusas de mesianismo, co­
Wc>logía de la revolución o de la violencia1 . 

Drimer objetivo polémico está constituido por la 
va dtt la teología espiritualista de la 

'"-'-nos hasta los intentos de renovación 
~ento que Gutiérrez opone es el 

tema del hombre. Este tema en su integralidad entra en 
estridente contraste con la interpretación teológica que 
intenta dividir al hombre entre un ser temporal y un ser 
espiritual, donde sólo el segundo sería objeto de la lla­
mada divina. La teología espiritualista, según Gutiérrez, 
tiende a hacer que el hombre se desinterese de las cosas 
temporales para aislarlo en las eternas, convirtiendo a la 
experiencia religiosa en aislante en lugar de liberadora. 
Todas las preocupaciones de esta teología se revelan refe­
ridas hacia lo interno, intraeclesiales, cuando las verda­
deras preocupaciones deben tener como mira la necesi­
dad del otro, ser extra-eclesiales. El estar cerrado al mun­
do o la apertura en sus relaciones distinguen a la teología 
espiritualista de una teología realmente atenta al hom­
bre. 

El argumento adquiere complejidad en las relaciones 
de la así llamada distinción de planos. Los aspectos que 
en la teología espiritualista estaban completamente sepa­
rados, el aspecto espiritual y el mundano, son puestos 
en relación entre sí. Esto significa que existe un cambio 
de la visión en las relaciones Iglesia-mundo, una suerte de 
cooperación, permaneciendo sin embargo cada uno en su 
ámbito. Se distinguen así las funciones del sacerdote y 
del laico, comprometido el primero a "evangelizar y ani­
mar lo temporal" sin embargo sin intervenir directamen­
te en la acción política. El laico, en cambio, deberá estar 
inserto en el mundo y "buscará con otros hombres, cris­
tianos o no, una sociedad más justa y más humana, sa­
biendo bien que, haciendo eso, construye, en última ins­
tancia, una sociedad en la cual el hombre pueda respon­
der libremente al llamado de Dios. Pero lo hará en el ple­
no respeto de la autonomía propia de la sociedad tempo­
ral"9. 

Sin embargo, el inconveniente del principio de la dis­
tinción consiste en que, cuando el laico se dé cuenta de que 
el mundo puede construir muy bien sin él ese tipo de so­
ciedad, surgirán graves problemas. Cada vez será más di­
fícil evitar legitimar con un mandato oficial, elecciones 
que reciben su sentido en la autonomía de los diversos 
campos, sociales, económicos o políticos. Del intento de 
determinar con proposiciones teológicas el ámbito social 
nació el creciente desencanto de muchos laicos que se 
daban cuenta de la absoluta irrelevancia de tales propó­
sitos en campos más adultos, madurados de forma tal de 

5) GUTIERREZ, G., op. cit, pág. 278. La crítica a la idea de 
renovación, sea en la versión teológica como en la socio­
lógica, es central en nuestro autor. Sobre ella se mueve la 
interpretación de la historia contemporánea de América 
Latina y de la historia religiosa hasta la conferencia de 
Medellín, sobre ella se fundan las reservas expresadas sobre 
algunos puntos del Concilio Vaticano 11. 

6) GUTIERREZ, G., op. cit, pág. 278 
7) /bid., en puticular las páginas 51-80. A este propósito va 

positivamente dirigido el esfuerzo de Gutiérrez de encon­
tru una solución al desgarramiento provocado en pute del 
clero y de la inteligencia católica por las incurables dicoto­
mías a las cuales había llegado la distinción de los planos, 
así como poner un, punto de orientación en las confronta­
ciones de quien ya había decidido abandonu la fe. Sobre 
este punto, ver la hermosa entrevista entregada a 30 Giomi, 
año 1985. 

8) GUTIERREZ, G., op. cit., págs. 236-245 
9) !bid., pág. 65. 

no tener más necesidad de justificaciones teológicas, con 
la posibilidad de caer en exasperados tecnicismos y buro­
cracias. 

El problema de la separación entre lenguaje mundano 
y· lenguaje religioso se cierra con la afrrmación de la iden­
tidad de objeto: ambos hablan de modo diferente de la 
misma cosa. Sobre este tema nos encontramos frente al 
puento extremo de contacto de la teología de Gutiérrez 
con la teología europea y ante el punto de separación : 
la teología política de Metz. 

Metz es para Gutiérrez quién más claramente ha entre­
visto la importancia para la teología del lugar político . 
Metz presupone la "distinción y la emancipación del po­
lítico del orden religioso" y "va más allá aun, estable­
ciendo que lo que importa, sobre todo, es ver al político 
como lugar propio de la libertad" . El parte de la adquisi­
ción de los datos conquistados con el iluminismo y por 
eso "se opone a toda forma de teología politizante y re­
chaza categóricamente el equívoco de una neopolitiza­
ción de la fe o también de una neoclericalización de la 
política que parece estar asociada al concepto de teolo­
gía política" 10 , que equivaldría a poner hipotecas teoló­
gicas al lugar político. Su fin es desprivatizar la fe sustra­
yéndola de aquella abstracción del mundo social a la cual 
ha sido reducida. Ella puede así avanzar positivamente 
hacia la determinación de un nuevo tipo de relación en­
tre religión y sociedad, entre Iglesia y sociedad pública , 
entre escatología y práctica social, entre teoría y praxjs. 

Esta determinación nueva no se logrará anteponiendo 
elementos religiosos a la guía del elemento político, lo 
que sería una renuncia al principio de libertad propio del 
iluminismo, pero "estará basado sobre la carga crítica y 
liberadora del mundo social y de su proceso histórico 
que el mensaje de salvación proclamado por Cristo po­
see". Todo esto llevará a hacer de la Iglesia una "institu­
ción crítica de la sociedad", o sea llevará a reforzar en 
ella la tarea desideologizante; a la vez no hay que olvidar 
que la Iglesia misma es portadora de ideología, por eso 
deberá también ser crítica de sí misma. El mismo Gutié­
rrez se da cuenta de que para un concepto tan ideal de 
Iglesia falta una "nueva praxis". Además le reconoce a 
Metz el mérito de criticar-la solución cómoda y privati­
zante de la teología de la secularización, sin embargo se 
.da cuenta de que " nuestro autor no parece hallarse com­
pletamente despojado de esta misma teología de la secula­
rización"11. 

¿Cuál es, entonces, el punto de separación, en qué se 
diferencian teología política y teología de la liberación? 
Para Gutiérrez el planteo de la teología política de­
be evitar el error de una "inocencia frente a los condi­
cionamientos de la sociedad capitalista avanzada y de un 
estrecho cuadro eclesiástico, si quiere estar presente 
donde hoy se juega el destino de la sociedad y de la lgle­
sia"12. ¿Qué significa para Gutiérrez esa inocencia?· Sig­
nifica que a la teología política le falta la adecuación a 
un lenguaje científico capaz de comprender al hombre 
_en la complejidad de sus coordenadas y de individualizar 
las razones de su sufrimiento. La teología de la libera-. 
ción comienza allí donde entra en la arena la teología~ 
política. La teología política muestra justas exigencias y 
lporta "una corriente de aire fresco", pero permanece 

Las ideologías proponen el paraíso en la tierra, pero como en 
la historia todo se transforma en paradoja (en dialéctica, di· 
rían otros), el fruto prometido se convierte en pudrición del 
poder sin límite, carcelario y burocrático del Estedo. 

casi siempre como una reflexión a partir de una situación 
de bienestar, nacida en un país rico no afectado por los 
problemas de la explotación y la opresión. Por esto no 
advierte la necesidad teológica de la aproximación a un 
lenguaje analítico y por esto permanece casi siempre in­
genua frente a las contradicciones sociales. 

Volviendo a los términos originales del problema, 
el intento de reducir la alteridad entre lenguaje cien­
tífico y lenguaje teológico partiendo de presupues­
tos teológicos está destinado a caer o en el exasperado 
tecnicismo de la distinción de planos o en la fundamen­
.tal ingenuidad de la teología política frente a los meca­
nismos de explotación de las sociedades capitalistas. 

El segundo objetivo polémico contra el cual Gutiérrez 
ataca está constituido por el mesianismo que inspira la 
teología de la violencia y la teología de la revolución. La 



turbaciones justamente en torno a este tema del recono­
cimiento y conocimiento de una realidad que es incom­
patible con el mito propiamente religioso de la 'comuni­
dad de los creyentes' y de la universalidad (católica) de 
la lglesia" 5 . Althusser, veremos enseguida, constituirá un 
punto clave para la comprensión de Gutiérrez. 

Para Althusser hay una insalvable alteridad entre el. 
lenguaje del conocimiento causal de los mecanismos so­
ciales, traducido en los términos de la división social y de 
la lucha de clases, y ell¡:nguaje religioso, limitado a ex­
presarse sobre la realidad social en términos mitoló­
gicos. La radical alteridad entre las dos posiciones ha­
ce por eso inútil cualquier tipo de acercamiento, expre­
sado bajo la forma de renovación; eso no haría más que 
ampliar la distancia entre la división social y la posición 
religiosa. Es en este sentido que Gutiérrez afirma, con 
diversos matices, que no existe realmente unidad de la 
Iglesia sin unidad del mundo. 

Gutiérrez indica también el camino de la respuesta: 
"el autor (Althusser) no parecía muy convencido de la 
posibilidad de esta 'reconversión' . . Y sin embargo, son 
siempre más numerosos los cristianos que rechazan la 
mítica noción de comunidad cristiana a la cual el texto 
citado se refiere, y que piensan que la auténtica unidad 
de la Iglesia pasa necesariamente por la opción por los 
oprimidos y los explotados de este mundo"6 • Según 
Gutiérrez, la realidad de la lucha de clases deja una au­
~ncia en la realidad de la Iglesia si bien en una dimen­
sión y de una naturaleza muy diversa de la que actual­
mente la Iglesia vive. Pero la lucha de clases, en su dura 
facticidad, no deja alternativa: o se está a favor o en con­
tra. Si la Iglesia se le opone quedará afuera del drama del 
hombre, renunciando así al deber misionero. Si la reco­
noce y acepta, la Iglesia llegará a ser partícipe de los es­
fuerzos que los ·oprimidos hacen por liberarse de su es­
clavitud, cumpliendo así el deber misionero. 

Entonces, para Gutiérrez.si es radical la alteridad en­
tre el lenguaje causal sobre la sociedad y la opción reli­
giosa, por otro lado no lo es para la convivencia entre las 
dos realidades. Pensar que la opción religiosa sea capaz 
de dar indicaciones causales es mitología religiosa, pero 
eso no quita que en la realidad de la liberación social tam­
bién la fe tenga un rol que jugar. Aquí está el problema 
de fondo del cual parte Gutiérrez. De la respuesta depen­
den las líneas de desarrollo de su teología y la elección 
de los objetivos polémicos. 

• LOS OBJETIVOS POLEMICOS 

Dos son los principales objetivos polémicos a los cua­
les-Gutiérrez se refiere. Por un lado critica la teología es­
piritualista y su distinción de planos por la incapacidad 

formular una opción decisiva en favor del hombre 7 ; 

otro critica las teologías infusas de mesianismo, co­
Wc>logía de la revolución o de la violencia1 . 

Drimer objetivo polémico está constituido por la 
va dtt la teología espiritualista de la 

'"-'-nos hasta los intentos de renovación 
~ento que Gutiérrez opone es el 

tema del hombre. Este tema en su integralidad entra en 
estridente contraste con la interpretación teológica que 
intenta dividir al hombre entre un ser temporal y un ser 
espiritual, donde sólo el segundo sería objeto de la lla­
mada divina. La teología espiritualista, según Gutiérrez, 
tiende a hacer que el hombre se desinterese de las cosas 
temporales para aislarlo en las eternas, convirtiendo a la 
experiencia religiosa en aislante en lugar de liberadora. 
Todas las preocupaciones de esta teología se revelan refe­
ridas hacia lo interno, intraeclesiales, cuando las verda­
deras preocupaciones deben tener como mira la necesi­
dad del otro, ser extra-eclesiales. El estar cerrado al mun­
do o la apertura en sus relaciones distinguen a la teología 
espiritualista de una teología realmente atenta al hom­
bre. 

El argumento adquiere complejidad en las relaciones 
de la así llamada distinción de planos. Los aspectos que 
en la teología espiritualista estaban completamente sepa­
rados, el aspecto espiritual y el mundano, son puestos 
en relación entre sí. Esto significa que existe un cambio 
de la visión en las relaciones Iglesia-mundo, una suerte de 
cooperación, permaneciendo sin embargo cada uno en su 
ámbito. Se distinguen así las funciones del sacerdote y 
del laico, comprometido el primero a "evangelizar y ani­
mar lo temporal" sin embargo sin intervenir directamen­
te en la acción política. El laico, en cambio, deberá estar 
inserto en el mundo y "buscará con otros hombres, cris­
tianos o no, una sociedad más justa y más humana, sa­
biendo bien que, haciendo eso, construye, en última ins­
tancia, una sociedad en la cual el hombre pueda respon­
der libremente al llamado de Dios. Pero lo hará en el ple­
no respeto de la autonomía propia de la sociedad tempo­
ral"9. 

Sin embargo, el inconveniente del principio de la dis­
tinción consiste en que, cuando el laico se dé cuenta de que 
el mundo puede construir muy bien sin él ese tipo de so­
ciedad, surgirán graves problemas. Cada vez será más di­
fícil evitar legitimar con un mandato oficial, elecciones 
que reciben su sentido en la autonomía de los diversos 
campos, sociales, económicos o políticos. Del intento de 
determinar con proposiciones teológicas el ámbito social 
nació el creciente desencanto de muchos laicos que se 
daban cuenta de la absoluta irrelevancia de tales propó­
sitos en campos más adultos, madurados de forma tal de 

5) GUTIERREZ, G., op. cit, pág. 278. La crítica a la idea de 
renovación, sea en la versión teológica como en la socio­
lógica, es central en nuestro autor. Sobre ella se mueve la 
interpretación de la historia contemporánea de América 
Latina y de la historia religiosa hasta la conferencia de 
Medellín, sobre ella se fundan las reservas expresadas sobre 
algunos puntos del Concilio Vaticano 11. 

6) GUTIERREZ, G., op. cit, pág. 278 
7) /bid., en puticular las páginas 51-80. A este propósito va 

positivamente dirigido el esfuerzo de Gutiérrez de encon­
tru una solución al desgarramiento provocado en pute del 
clero y de la inteligencia católica por las incurables dicoto­
mías a las cuales había llegado la distinción de los planos, 
así como poner un, punto de orientación en las confronta­
ciones de quien ya había decidido abandonu la fe. Sobre 
este punto, ver la hermosa entrevista entregada a 30 Giomi, 
año 1985. 

8) GUTIERREZ, G., op. cit., págs. 236-245 
9) !bid., pág. 65. 

no tener más necesidad de justificaciones teológicas, con 
la posibilidad de caer en exasperados tecnicismos y buro­
cracias. 

El problema de la separación entre lenguaje mundano 
y· lenguaje religioso se cierra con la afrrmación de la iden­
tidad de objeto: ambos hablan de modo diferente de la 
misma cosa. Sobre este tema nos encontramos frente al 
puento extremo de contacto de la teología de Gutiérrez 
con la teología europea y ante el punto de separación : 
la teología política de Metz. 

Metz es para Gutiérrez quién más claramente ha entre­
visto la importancia para la teología del lugar político . 
Metz presupone la "distinción y la emancipación del po­
lítico del orden religioso" y "va más allá aun, estable­
ciendo que lo que importa, sobre todo, es ver al político 
como lugar propio de la libertad" . El parte de la adquisi­
ción de los datos conquistados con el iluminismo y por 
eso "se opone a toda forma de teología politizante y re­
chaza categóricamente el equívoco de una neopolitiza­
ción de la fe o también de una neoclericalización de la 
política que parece estar asociada al concepto de teolo­
gía política" 10 , que equivaldría a poner hipotecas teoló­
gicas al lugar político. Su fin es desprivatizar la fe sustra­
yéndola de aquella abstracción del mundo social a la cual 
ha sido reducida. Ella puede así avanzar positivamente 
hacia la determinación de un nuevo tipo de relación en­
tre religión y sociedad, entre Iglesia y sociedad pública , 
entre escatología y práctica social, entre teoría y praxjs. 

Esta determinación nueva no se logrará anteponiendo 
elementos religiosos a la guía del elemento político, lo 
que sería una renuncia al principio de libertad propio del 
iluminismo, pero "estará basado sobre la carga crítica y 
liberadora del mundo social y de su proceso histórico 
que el mensaje de salvación proclamado por Cristo po­
see". Todo esto llevará a hacer de la Iglesia una "institu­
ción crítica de la sociedad", o sea llevará a reforzar en 
ella la tarea desideologizante; a la vez no hay que olvidar 
que la Iglesia misma es portadora de ideología, por eso 
deberá también ser crítica de sí misma. El mismo Gutié­
rrez se da cuenta de que para un concepto tan ideal de 
Iglesia falta una "nueva praxis". Además le reconoce a 
Metz el mérito de criticar-la solución cómoda y privati­
zante de la teología de la secularización, sin embargo se 
.da cuenta de que " nuestro autor no parece hallarse com­
pletamente despojado de esta misma teología de la secula­
rización"11. 

¿Cuál es, entonces, el punto de separación, en qué se 
diferencian teología política y teología de la liberación? 
Para Gutiérrez el planteo de la teología política de­
be evitar el error de una "inocencia frente a los condi­
cionamientos de la sociedad capitalista avanzada y de un 
estrecho cuadro eclesiástico, si quiere estar presente 
donde hoy se juega el destino de la sociedad y de la lgle­
sia"12. ¿Qué significa para Gutiérrez esa inocencia?· Sig­
nifica que a la teología política le falta la adecuación a 
un lenguaje científico capaz de comprender al hombre 
_en la complejidad de sus coordenadas y de individualizar 
las razones de su sufrimiento. La teología de la libera-. 
ción comienza allí donde entra en la arena la teología~ 
política. La teología política muestra justas exigencias y 
lporta "una corriente de aire fresco", pero permanece 

Las ideologías proponen el paraíso en la tierra, pero como en 
la historia todo se transforma en paradoja (en dialéctica, di· 
rían otros), el fruto prometido se convierte en pudrición del 
poder sin límite, carcelario y burocrático del Estedo. 

casi siempre como una reflexión a partir de una situación 
de bienestar, nacida en un país rico no afectado por los 
problemas de la explotación y la opresión. Por esto no 
advierte la necesidad teológica de la aproximación a un 
lenguaje analítico y por esto permanece casi siempre in­
genua frente a las contradicciones sociales. 

Volviendo a los términos originales del problema, 
el intento de reducir la alteridad entre lenguaje cien­
tífico y lenguaje teológico partiendo de presupues­
tos teológicos está destinado a caer o en el exasperado 
tecnicismo de la distinción de planos o en la fundamen­
.tal ingenuidad de la teología política frente a los meca­
nismos de explotación de las sociedades capitalistas. 

El segundo objetivo polémico contra el cual Gutiérrez 
ataca está constituido por el mesianismo que inspira la 
teología de la violencia y la teología de la revolución. La 



ll 
! 

objeción levantada contra el mesianismo es la misma le­
vantada por Althusser en los párrafos citados al principio 
y repite la estructura fundamental. Esta sostiene que 
también el mesianismo es una suerte de renovación, esta 
vez de izquierda, y como tal destinado a caer. El inspira­
dor de Gutiérrez en la crítica al mesianismo es Paul Blan­
quart, quien tiene una notable influencia sobre nuestro 
autor. 

Típico del mesianismo es "afirmar una relación direc­
ta e inmediata entre la fe y la acción política", relación 
que "empuja fácilmente a pedir a la primera, normas y 
criterios para determinadas opciones políticas, las cuales, 
para ser realmente eficaces, deberían partir de un análi­
sis nacional de la realidad" 13 . De tal modo el mesianismo 
se limita simplemente a bautiza.r lo que sucede, sin preo­
cuparse de desarrollar una racionalidad científica capaz 
de transformar radicalmente la realidad. iAl mesianismo 
le falta, entre la fe y la acción política, aquella media­
ción constituida por el proceso de la auto-creación del 
hombre en la historia, aquella aspiración a una sociedad 
justa que a la vez separa y une la fe y la acción política. 

Frente a la nueva realidad de los movimientos de li­
beración no sirve ni cerrarse ni perder la cabeza, parece 
decir Gutiérrez, sino que es necesario reconocer la fuerza 
liberadora que este camino de autorrealización lleva con­
sigo. El problema consiste en no caer en un "constanti­
nismo de izquierda" o "llegar a ser de nuevo funciona­
les para el sistema" y en no correr el "peligro de simpli­
ficar el mensaje evangélico para convertirlo en una ideo­
logía revolucionaria que , todo sumado, falsearía la rea­
lidad"14. Se trata, por tanto, de saber reconocer la fuer­
za liberadora de la praxis que acompaña al análisis cien­
tífico con la reserva, toda esta religiosa, de recordar el 
"carácter incompleto o provisorio de toda conquista 
humana, cualquiera que sea" 15 . 

Este es el cuadro delineado por Gutiérrez. La situa­
ción de la Iglesia y de su reflexión teológica se encuentra 
ante una alternativa, que es una elección que se le impo­
ne, un hecho frente al cual no puede permanecer indife­
rente. El mundo se divide entre oprimidos y opresores 
y la Iglesia no puede fmgir que no lo ve. Lá partida se 
juega en la confrontación de una praxis de liberación que , 
antes que anteponer criterios religiosos a la acción, parta . 
del análisis causal y realista de los mecanismos de explota­
ción en el actual sistema capitalista. Anteponer la inspira­
ción al análisis se vio que ha conducido, para Gutiérrez, a 
la caída, no podía ser de otra manera. Por eso el discurso 
religioso debe aceptar dos presupuestos: no anteponer 
la opción religiosa al análisis causal y a la praxis que de 
allí se deriva; desideologizar el elemento religioso que 
16lo así será compatible con el elemento científico. La 
alteridad de lenguaje entre análisis científico y fe , el he­

de que desde la fe no podamos recavar ningún prin­
de análisis causal, es superada cuando la fe renuncia 
m~r proposiciones autónomas en campos extra­

y desarrolla su fuerza utópica. Es oportuno, a 
Indagar mejor acerca de palabras tales como 

ciencia, liberación y verificar si el funda- · 
y desideologizante se halla en condi­
f"mnemente. 

• RACIONALIDAD Y CIENCIA 

A propósito de las relaciones entre racionalidad, cien­
cia y fe, Gutiérrez se limita a condensar algunas conside­
raciones de Blanquart. Ambos tienden a definir los equi­
librios entre los varios momentos para fundar el momen­
to utópico, que es, desde su punto de vista, el espacio ade­
cuado para el nivel de la fe. Según Gutiérrez, la utopía de 
la liberación se compone de tres niveles: racionalidad 
científica, utopía y fe . A la racionalidad corresponde el 
momento de la "liberación económica, social y políti­
ca" ; a la utopía , el momento de la "creación de un hom­
bre nuevo en una sociedad solidaria" ; a la fe , el momen­
to de la "liberación del pecado y el entrar en comunión 
.con Dios y con todos los hombres" 16 . 

Sobre el tema de la utopía Blanquart se extiende más 
y permite comprender mejor los problemas en cuestión. 
El identifica en el marxismo el modelo de racionalidad 
científica del análisis histórico-social. El marxismo, para 
Blanquart , permite comprender el sentido de todo un 
camino histórico que desde la injusticia conduce a la jus­
ticia y al mismo tiempo ofrece las nociones científicas para 
la realización de la justicia. Ofrece un modelo de teoría 
y praxis capaz de fundar la acción revolucionaria y per­
mite, al mismo tiempo, un espacio para la fe . El marxismo 
es la conjunción de tres aspectos: racionalidad científica, 
utopía revolucionaria, ideología atea. Racionalidad cien­
tífica es "un modelo operativo que me da la posibilidad 
de aprehender el fenómeno del desnivel creciente entre 
países ricos y países proletarios, me explica sus causas y 
por eso mismo me propone orientaciones de solución". 
La racionalidad científica constituye un momento pura­
mente objetivo, reconocible por quienquiera, por eso in­
dependiente de cualquier opción subjetiva. La utopía 
revolucionaria, segundo momento , es el nivel que recoge 
y moviliza las energías humanas, como en el caso del 
hombre "total" del joven Marx o del hombre "integral" 
de la experiencia cubana. 

La utopía revolucionaria cumple el rol de legitima­
ción de la revolución, de la bondad humana y moral del 
proyecto, de la carga subjetiva propia del "ser para el 
hombre". Este momento de subjetividad universal se 
distingue del tercer nivel, al cual pertenece la subjetivi­
dad particular del marxismo, o sea la ideología atea: ella 
"pone como principio que el humanismo revolucionario 
supone y contiene la negación de Dios y de la posibilidad 
(de la cual habla la Revelación) de que exista algo co­
mún a Dios y a los hombres" 17 . Según Blanquart éste es 
el aspecto más débil del marxismo que puede ser elimi­
nado o al menos transformado. 

13) /bid, pág. 241 
14) !bid, págs. 265-267 
15) /bid, pág. 270 
16) /bid, pág. 241 
17) BLANQUART, Paul, Fe cristiana y marxismo en la revolu­

ción en AA. VV. Cristianismo y Revolución, Gribaudi, Tu­
rín, 1969, pág. 84. 

La marginación y la miseria son formas de acercar la muerte de poner fin prematuramente a la vida. Son expresiones del pecado 
original del cual todos los hombres somos-partícipes, pero algun06 como víctimas y otros como victimarios. 

También la fe está delineada por Blanquart en tres as­
pectos: utopía, ideología, ausencia de racionalidad. La 
utopía es definida como un "humanismo que está en el 
interior de la fe y que constituye una fuerza espiritual 
extraordinariamente catalizadora para una revolución". 
En consecuencia, también a la fe pertenece el momento 
de la subjetividad universal, de la energía movilizadora. 
Junto a la subjetividad universal está presente la parti­
cular, "la ideología en la cual radica este humanismo y 
que se opone al ateísmo en cuanto deja un espacio, y 
central, a Dios en el mundo y en el hombre". Tercer 
momento es la falta total de acercamiento al momento 
objetivo, la ausencia de a-subjetividad: "la fe cristiana no 
me proporciona una racionalidad, un modelo operativo, 
un análisis técnico de la realidad social" 18 • 

¿Cómo se configura, por lo tanto, para Blanquart la 
relación fe-marxismo? En tanto conserva el momento 
objetivo . "no existe ningún problema fe-marxismo a ni­
vel de racionalidad, de modelo operativo". Ahora, a mi 
parecer, que el momento objetivo coincida con el nivel 
de la racionalidad y del modelo operativo es una afirrna­
ci~n bastante poco universal pero muy positivista, como 
'por otra parte es positivista el presupuesto sobre el cual 
le distinguen los diversos niveles. Por consiguiente, pro­
liguiendo, según Blanquart es finito el tiempo del espa­
cio cristiano como espac-i0 ~ .. tónomo en el mundo. Hoy, 
ea cambio, es P~ LJempo del descubrir la nueva relación 
IUIJida con ta época de la secularización, de descubrir 
que "existe una cierta convergencia moral a nivel de las ·· 
11topías, de los humanismos: los unos y los otros son pa­
ra el hombre plenamente hombre" 19 • La derrota de la 

pretensión cristiana de conservar un lenguaje sobre la ob­
jetividad, de presumir poseer puntos firmes en relación a 
la racionalidad, ha permitido el tónico efecto de desarro­
llar al máximo la subjetividad hasta sus niveles más univer­
sales. Es posible, por consiguiente , para los cristianos re­
tomar un lugar en el curso del mundo, en ese curso del 
cual el proceso de secularización los había excluido. 

Por lo tanto ¿cuál es este puesto que los cristianos 
ahora pueden ocupar? Es la utopía, el momento de la 
subjetividad universal, de ser auténticamente hombres. 
Los cristianos pueden dar ese impulso utópico capaz de 
.hacer humano el curso del mundo. Hay, en fin, un ter­
cer nivel que concierne a la relación fe-marxismo en 
Blanquart, el nivel de las ideologías. Aquí los contrastes 
pueden parecer más relevantes, pero sólo a primera vista, 
en cuanto el choque no sucede a nivel general, que es el 
de la utopía, sino a nivel particular, de la simple motiva­
ción personal, o sea en aquel nivel respecto del cual el cur­
so del mundo es indiferente. Por consiguiente "es cons­
tatable una oposición a nivel de lo que he llamado la 
ideología: ideología de fe, por una parte, ideología atea, 
pbr otra"20 , pero es un nivel de cómoda convivencia. Si, 
entonces, se quiere ser cristiano, es posible serlo, en 
cuanto, de hecho, tal opción se sitúa en el nivel men~ 

18) /bid, '"' 85 
19) /bid.,'"" 85 
20) lbld., ,.. 85 

' ; . ,';. 

~..., ........ ... 



ll 
! 

objeción levantada contra el mesianismo es la misma le­
vantada por Althusser en los párrafos citados al principio 
y repite la estructura fundamental. Esta sostiene que 
también el mesianismo es una suerte de renovación, esta 
vez de izquierda, y como tal destinado a caer. El inspira­
dor de Gutiérrez en la crítica al mesianismo es Paul Blan­
quart, quien tiene una notable influencia sobre nuestro 
autor. 

Típico del mesianismo es "afirmar una relación direc­
ta e inmediata entre la fe y la acción política", relación 
que "empuja fácilmente a pedir a la primera, normas y 
criterios para determinadas opciones políticas, las cuales, 
para ser realmente eficaces, deberían partir de un análi­
sis nacional de la realidad" 13 . De tal modo el mesianismo 
se limita simplemente a bautiza.r lo que sucede, sin preo­
cuparse de desarrollar una racionalidad científica capaz 
de transformar radicalmente la realidad. iAl mesianismo 
le falta, entre la fe y la acción política, aquella media­
ción constituida por el proceso de la auto-creación del 
hombre en la historia, aquella aspiración a una sociedad 
justa que a la vez separa y une la fe y la acción política. 

Frente a la nueva realidad de los movimientos de li­
beración no sirve ni cerrarse ni perder la cabeza, parece 
decir Gutiérrez, sino que es necesario reconocer la fuerza 
liberadora que este camino de autorrealización lleva con­
sigo. El problema consiste en no caer en un "constanti­
nismo de izquierda" o "llegar a ser de nuevo funciona­
les para el sistema" y en no correr el "peligro de simpli­
ficar el mensaje evangélico para convertirlo en una ideo­
logía revolucionaria que , todo sumado, falsearía la rea­
lidad"14. Se trata, por tanto, de saber reconocer la fuer­
za liberadora de la praxis que acompaña al análisis cien­
tífico con la reserva, toda esta religiosa, de recordar el 
"carácter incompleto o provisorio de toda conquista 
humana, cualquiera que sea" 15 . 

Este es el cuadro delineado por Gutiérrez. La situa­
ción de la Iglesia y de su reflexión teológica se encuentra 
ante una alternativa, que es una elección que se le impo­
ne, un hecho frente al cual no puede permanecer indife­
rente. El mundo se divide entre oprimidos y opresores 
y la Iglesia no puede fmgir que no lo ve. Lá partida se 
juega en la confrontación de una praxis de liberación que , 
antes que anteponer criterios religiosos a la acción, parta . 
del análisis causal y realista de los mecanismos de explota­
ción en el actual sistema capitalista. Anteponer la inspira­
ción al análisis se vio que ha conducido, para Gutiérrez, a 
la caída, no podía ser de otra manera. Por eso el discurso 
religioso debe aceptar dos presupuestos: no anteponer 
la opción religiosa al análisis causal y a la praxis que de 
allí se deriva; desideologizar el elemento religioso que 
16lo así será compatible con el elemento científico. La 
alteridad de lenguaje entre análisis científico y fe , el he­

de que desde la fe no podamos recavar ningún prin­
de análisis causal, es superada cuando la fe renuncia 
m~r proposiciones autónomas en campos extra­

y desarrolla su fuerza utópica. Es oportuno, a 
Indagar mejor acerca de palabras tales como 

ciencia, liberación y verificar si el funda- · 
y desideologizante se halla en condi­
f"mnemente. 

• RACIONALIDAD Y CIENCIA 

A propósito de las relaciones entre racionalidad, cien­
cia y fe, Gutiérrez se limita a condensar algunas conside­
raciones de Blanquart. Ambos tienden a definir los equi­
librios entre los varios momentos para fundar el momen­
to utópico, que es, desde su punto de vista, el espacio ade­
cuado para el nivel de la fe. Según Gutiérrez, la utopía de 
la liberación se compone de tres niveles: racionalidad 
científica, utopía y fe . A la racionalidad corresponde el 
momento de la "liberación económica, social y políti­
ca" ; a la utopía , el momento de la "creación de un hom­
bre nuevo en una sociedad solidaria" ; a la fe , el momen­
to de la "liberación del pecado y el entrar en comunión 
.con Dios y con todos los hombres" 16 . 

Sobre el tema de la utopía Blanquart se extiende más 
y permite comprender mejor los problemas en cuestión. 
El identifica en el marxismo el modelo de racionalidad 
científica del análisis histórico-social. El marxismo, para 
Blanquart , permite comprender el sentido de todo un 
camino histórico que desde la injusticia conduce a la jus­
ticia y al mismo tiempo ofrece las nociones científicas para 
la realización de la justicia. Ofrece un modelo de teoría 
y praxis capaz de fundar la acción revolucionaria y per­
mite, al mismo tiempo, un espacio para la fe . El marxismo 
es la conjunción de tres aspectos: racionalidad científica, 
utopía revolucionaria, ideología atea. Racionalidad cien­
tífica es "un modelo operativo que me da la posibilidad 
de aprehender el fenómeno del desnivel creciente entre 
países ricos y países proletarios, me explica sus causas y 
por eso mismo me propone orientaciones de solución". 
La racionalidad científica constituye un momento pura­
mente objetivo, reconocible por quienquiera, por eso in­
dependiente de cualquier opción subjetiva. La utopía 
revolucionaria, segundo momento , es el nivel que recoge 
y moviliza las energías humanas, como en el caso del 
hombre "total" del joven Marx o del hombre "integral" 
de la experiencia cubana. 

La utopía revolucionaria cumple el rol de legitima­
ción de la revolución, de la bondad humana y moral del 
proyecto, de la carga subjetiva propia del "ser para el 
hombre". Este momento de subjetividad universal se 
distingue del tercer nivel, al cual pertenece la subjetivi­
dad particular del marxismo, o sea la ideología atea: ella 
"pone como principio que el humanismo revolucionario 
supone y contiene la negación de Dios y de la posibilidad 
(de la cual habla la Revelación) de que exista algo co­
mún a Dios y a los hombres" 17 . Según Blanquart éste es 
el aspecto más débil del marxismo que puede ser elimi­
nado o al menos transformado. 

13) /bid, pág. 241 
14) !bid, págs. 265-267 
15) /bid, pág. 270 
16) /bid, pág. 241 
17) BLANQUART, Paul, Fe cristiana y marxismo en la revolu­

ción en AA. VV. Cristianismo y Revolución, Gribaudi, Tu­
rín, 1969, pág. 84. 

La marginación y la miseria son formas de acercar la muerte de poner fin prematuramente a la vida. Son expresiones del pecado 
original del cual todos los hombres somos-partícipes, pero algun06 como víctimas y otros como victimarios. 

También la fe está delineada por Blanquart en tres as­
pectos: utopía, ideología, ausencia de racionalidad. La 
utopía es definida como un "humanismo que está en el 
interior de la fe y que constituye una fuerza espiritual 
extraordinariamente catalizadora para una revolución". 
En consecuencia, también a la fe pertenece el momento 
de la subjetividad universal, de la energía movilizadora. 
Junto a la subjetividad universal está presente la parti­
cular, "la ideología en la cual radica este humanismo y 
que se opone al ateísmo en cuanto deja un espacio, y 
central, a Dios en el mundo y en el hombre". Tercer 
momento es la falta total de acercamiento al momento 
objetivo, la ausencia de a-subjetividad: "la fe cristiana no 
me proporciona una racionalidad, un modelo operativo, 
un análisis técnico de la realidad social" 18 • 

¿Cómo se configura, por lo tanto, para Blanquart la 
relación fe-marxismo? En tanto conserva el momento 
objetivo . "no existe ningún problema fe-marxismo a ni­
vel de racionalidad, de modelo operativo". Ahora, a mi 
parecer, que el momento objetivo coincida con el nivel 
de la racionalidad y del modelo operativo es una afirrna­
ci~n bastante poco universal pero muy positivista, como 
'por otra parte es positivista el presupuesto sobre el cual 
le distinguen los diversos niveles. Por consiguiente, pro­
liguiendo, según Blanquart es finito el tiempo del espa­
cio cristiano como espac-i0 ~ .. tónomo en el mundo. Hoy, 
ea cambio, es P~ LJempo del descubrir la nueva relación 
IUIJida con ta época de la secularización, de descubrir 
que "existe una cierta convergencia moral a nivel de las ·· 
11topías, de los humanismos: los unos y los otros son pa­
ra el hombre plenamente hombre" 19 • La derrota de la 

pretensión cristiana de conservar un lenguaje sobre la ob­
jetividad, de presumir poseer puntos firmes en relación a 
la racionalidad, ha permitido el tónico efecto de desarro­
llar al máximo la subjetividad hasta sus niveles más univer­
sales. Es posible, por consiguiente , para los cristianos re­
tomar un lugar en el curso del mundo, en ese curso del 
cual el proceso de secularización los había excluido. 

Por lo tanto ¿cuál es este puesto que los cristianos 
ahora pueden ocupar? Es la utopía, el momento de la 
subjetividad universal, de ser auténticamente hombres. 
Los cristianos pueden dar ese impulso utópico capaz de 
.hacer humano el curso del mundo. Hay, en fin, un ter­
cer nivel que concierne a la relación fe-marxismo en 
Blanquart, el nivel de las ideologías. Aquí los contrastes 
pueden parecer más relevantes, pero sólo a primera vista, 
en cuanto el choque no sucede a nivel general, que es el 
de la utopía, sino a nivel particular, de la simple motiva­
ción personal, o sea en aquel nivel respecto del cual el cur­
so del mundo es indiferente. Por consiguiente "es cons­
tatable una oposición a nivel de lo que he llamado la 
ideología: ideología de fe, por una parte, ideología atea, 
pbr otra"20 , pero es un nivel de cómoda convivencia. Si, 
entonces, se quiere ser cristiano, es posible serlo, en 
cuanto, de hecho, tal opción se sitúa en el nivel men~ 

18) /bid, '"' 85 
19) /bid.,'"" 85 
20) lbld., ,.. 85 

' ; . ,';. 

~..., ........ ... 



1
1111 

incidente y, por tanto, más inútil del sistema total. El 
intento de Blanquart de plantear en el nivel científico 
el diálogo fe-marxismo concluye con la pérdida de digni­
dad de la posición de fe, que tiene su punto de fuerza en 
la inutilidad frente a la ciencia. 

Sobre el mismo esquema Gutiérrez funda la utopía. 
La utopía es el nivel subjetivo capaz de encontrar el ni­
vel objetivo de la racionalidad; es pues, por esta carac­
terística suya, el lugar que funda la acción política como 
conjunto de tensión liberadora fundada sobre el análisis 
causal de los problemas históricos-sociales. La acción 
política, gracias al impulso utópico, recibe la fuerza para 
llevar a cabo lo que el análisis científico indica que 
hay que realizar. Su rol es más importante de lo que se 
cree porque frente a la "función de conservación del or­
den constituido" y a la tendencia a "dogmatizar", Iióera 
a "la acción política, la ciencia y la fe" que, de otra ma­
nera, "no escapan a este peligro"21 . 

Es en este espacio de ser y no ser que se sitúa la ac­
ción política: "entre la denuncia y el anuncio se coloca 
el tiempo de la construcción, de la praxis histórica. Es 
más, denuncia y anuncio pueden realizarse solamente en 
la praxis". Ella colma el hiato entre el ser como injusticia, 
que es la condición de su existencia, y el no ser como 
justicia realizada. En este espacio se funda la acción po­
lítica porque "un pensamiento auténticamente utópi­
co postula la acción política, enriqueciéndola y asignán­
dole nuevas metas, y allí es, al mismo tiempo, verificado. 
En esta lógica reside su fecundidad" 22 . 

En fin la utopía "pertenece al orden racional". Este 
elemento la diferencia de la ideología, la cual "no ofre­
ce un conocimiento adecuado y científico de la realidad, 
sino más bien falso. La ideología no supera el nivel de lo 
empírico, de lo irracional". Al contrario "las utopías na­
cen con renovada energía en momentos de transición y 
de crisis, cuando la fase en la cual se encuentra la ciencia 
llega al límite en su explicación de la realidad social, y 
cuando nuevos caminos se abren a la praxis histórica. La 
utopía, comprendida de este modo, no es ni opuesta ni 
exterior a la ciencia; al contrario, constituye el nervio 
mismo de su creatividad y de su dinamismo. Es el prelu­
dio de la ciencia, su anuncio"23 . La imaginación política 
y "la imaginación creadora" constituyen esa fractura que 
es precisamente la utopía. 

Hemos visto que en Gutiérrez la noción de liberación 
se diferencia en tres niveles: liberación económica, social 
y política (nivel de la racionalidad científica); creación 
de un hombre nuevo en una sociedad solidaria (nivel de 
la utopía); liberación del pecado y el entrar en comunión 
con Dios y con todos los hombres (nivel de la fe). La 

. acción mediadora de la utopía permite a Gutiérrez iils­
taurar una relación entre fe y racionalidad científica ca­
paz de no caer en el error de la distinción de planos o 
en el del mesianismo político-religioso. Con el auxilio de 
la utopía, tanto la fe como la ciencia han respetado su 
campo de autonomía y, sin embargo, comparten la mis­
ma finalidad. Persiguiendo la utopía del hombre integral, 
la ciencia pone a disposición sus medios y la fe su fuena 
arrolladora, la esperanza que es verdadero resultado de 
la promesa de liberación hecha por Dios en Cristo. La 
opción por los pobres puede así partir de los datos de la 
ciencia sin por esto tener que renunciar a la instancia li­
beradora que es propia del cristianismo. 

Sin embargo, en mi opinión, los problemas se despla-

26 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

zan a la verificación de la utopía. Hemos visto que la li­
beración de la fe no es capaz de construir un nexo con 
el nivel de la racionalidad, mientras la utopía sí posee es­
ta capacidad en cuanto construcción del hombre integral 
en una sociedad solidaria. Pero, entonces, cabe pregun­
tarse ¿la fe se propone realizar un hombre parcial, no 
integral? Si utopía y fe participan del mismo ideal ¿dón­
de está el punto de distinción, por qué razón dan lugar a 
dos niveles distintos? La impresión, también si "estos ni­
veles están estrechamente ligados", es que a la utopía 
se le atribuye una superioridad cualitativa, que la utopía 
posee una universalidad mayormente reconocible que la 
de la fe. A fin de cuentas la precisión de la utopía del 
hombre integral todos la pueden reconocer, mientras que 
no todos se atreven a adherir a una fe para proclamar un 
ideal universal. Eso supone una parcialidad de la fe, en 
cuanto para creer en el hombre integral no es necesario 
creer en Dios y respecto a la universalidad de la utopía, 
la fe resulta, como destaca Blanquart, una subjetivi­
dad parcial 

Se impone entonces un interrogante: ¿para qué sir­
ve la fe? Gutiérrez muestra justamente la necesidad del 
itinerario de la fe que encuentra la racionalidad cientí­
fica, pero esto es absolutamente insuficiente aunque sea 
para elaborar una hipótesis sobre el itinerario que desde 
la ciencia vaya hacia la fe. Si se puede comprender que la 
racionalidad salva a la fe en aquello que no logra realizar, 
la construcción de una sociedad justa, es difícil compren­
der para qué sirve la fe en una construcción que alcanza 
a realizarse muy bien por su cuenta. Si el cuadro deli­
neado por Gutiérrez fuese exacto, el momento ateo, o 
llamémosle humano, ya tiene por sí, sea el conocimiento 
causal de los mecanismos de opresión, sea el impulso. pa­
ra realizar el hombre integral, integralidad respecto a la 
cual la fe representa un momento no decisivo; un algo de 
más que tal vez es bueno que esté, porque más voces jun­
tas forman un coro, pero que, sin embargo, se encuentra 
para cantar una partitura ya escrita. 

El problema es, por lo tanto: ¿la fe es un lenguaje in­
dispensable o un plus del cual algunos, si quieren, pue­
den darse el lujo? ¿La fe es sustancialmente un momento 
ideológico? La intención de Gutiérrez parece ser afirmar 
que la opción religiosa no es inútil en un mundo que ya 
ha llegado a ser adulto y, por lo tanto, libre de las depen­
dencias religiosas; al contrario, favorece la aspiración a 
realizar la justa comunidad entre los hombres. Sin em­
bargo, se considera total su inutilidad desde el punto de 
vista de un mundo que ya tiene los términos para con­
ducirse por sí solo a la realización de su proyecto, de 
modo que se puede conceder la fe como un plus útil, pe­
ro siempre como un plus. En efecto, es difícil que la 
aceptación de la fe por parte de un mundo liberado de la 
servidumbre religiosa, fe que resulta parcial respecto a la 
universalidad sea objetiva o subjetiva de sus momentos, 
sea acogida por otras razones que no sean instrumenta­
les; razones que pueden ir desde las siempre presentes 
necesidades religiosas que necesitan descargarse, hasta ·el 
maquiavélico uso de la fuerza social de la Iglesia como 
momento de transición, a través de la concientización. 

21) GUTIERREZ, G., o p. cit., pág. 239 
22) /bid, pág. 238 
23) /bid, pág. 239 

En mi opinión, el error está en una ilusoria concepción 
de la función desideologizante. Aunque se quiere recono­
cer en la fe una fuerza de carga desideologizante sin em­
bargo se niega que la fe pueda tener algún .acceso al len­
guaje cognoscitivo. Ahora bien, ¿no es justamente la 
ideología el lenguaje creado para enmascarar el conocí~ 
miento de los mecanismos de la realidad? ¿De dónde, 
entonces, la fe recibe su fuerza desideologizante? Cierta­
mente de la ciencia, respecto a la cual, sin embargo, el 
discurso de fe tiene las características del lenguaje ideo­
lógico, del lenguaje que no aporta conocimiento. 

Gutiérrez insiste mucho sobre la fuerza de la utopía. 
Ella es rica de esas reservas escatológicas que dotan de 
sentido al no ser, no ser que es la fuerza promotora para 
el cambio de la situación de injusticia. Pero ha sido 
siempre difícil explicar cómo de la injusticia puede na­
cer la justicia, cómo del no ser surge el ser, recurriendo a 
la ciencia. Sostener que es la ciencia la que produce esta 
transformación es un postulado, no un argumento. La 
ciencia, de hecho, no es capaz de crear lo que no existe, 
ella posee una radical alteridad hacia el propio material 
que es el objeto de conocimiento, siempre irreductible­
mente dado. Por eso es inútil el recurso, como hace, 
por ejemplo, el marxismo, a una inocencia futura: ella 
no podrá nunca legitimarse a sí misma como expiación 
de la culpa presente, como creación. 

El discurso de 9utiérrez es válido en su valor crítico, 
en el análisis de un modelo de hombre que en la labor 
formal de una suerte de deber ser, ha perdido el nexo 
con el ser, con la dramaticidad de la realidad. Gutiérrez 
es claro en la noción de liberación como posibilidad. Pe­
ro si considerarnos la liberación como proceso, enseguida 
surgen los _problemas. El, en efecto, asume como verda­
dero. un postulado positívista: que lenguaje veritativo 
y lenguaje cognitivo-causal coinciden. Porque a la fe le 
falta el acercamiento cognitivo-causal, él deduce la au­
sencia de lenguaje veritativo. Por esto se encuentra en la 
dificultad de hacerse preguntas sobre la ciencia; por es­
to, careciendo de elemento crítico con respecto a la 
ciencia, tiene que identificar en un elemento científico 
una posibilidad teológica, como ocurre con la sociolo­
gía del conflicto24 • 

El postulado positivista, en efecto, no reconoce-legi­
timidad más que al lenguaje científico, supone la impo­
sibilidad de pronunciar proposiciones veritativas que no 
sean las científicas. De este modo, la desideologización 
de la fe no resulta sino el espejo de esta des-legitimación. 

• EL DISCURSO SOBRE EL HOMBRE 

'Queda por verificar en qué modo se logra acuerdo en­
tre ciencia y liberación. Al principio, habíamos visto la 
objeción promovida, según Guttérrez, a la fe por la cien­
cia: que por más verdades sobre el hombre que se afrr­
men, existe siempre una irreductible facticidad que no se 
P'lede enfrentar sino en los términos cau~es que la situa­
. ~~-impone. El análisis científico posee una dura irre­
~Dilidad que ninguna petición de principio puede 
'~mover. Esto es, sustancialmente, lo que sostiene 

,usser cuando afrrma que el reconocimiento y el co­
iento de las clases sociales y de la lucha de clases es 

La pobreza existe arriba y 111»jo. A"lbll como~ de /11 
conciencia anegada en el con111m,.,o, llbiJ/0 como t»~Wtt:illl 
que llevan a la indignidlld. En lo. m.~,._,..,.,.,., 
la caridad y la fe. En lo• do. c:.or .,.,. 11M ptlb,.• /Imi­
te, la de la muerte. iLu ideologla cu,., /11 m,.,.? 

incompatible con el mito religioso de la comunidad de 
los creyentes y de la universalidad de la Jaleaia. Aquí se 
oponen una noción de hecho como objetividad y una no­
ción de fe como simple subjetividad. Se JJ&t,l, por tanto, 
de ver si los hechos, en particular lo• que • rereren al 
hombre y la historia, poseen la facticidad IIÍ cleacripta. 

En este punto es necesario remitirle al autor que ela­
bora con mayor rigor la noción de cieftdl.., e la cual• refie­
re Gutiérrez y que defme el status de .. ideolosía: Althu­
sser. El punto de partida de la invelltipci6n de Althusser 
es la diferencia entre ciencia marxista e ideología huma­
nista. Althusser sostiene que ellDillÚIJilo • constituye 
como ciencia justamente con la crítica y a través de la 
"ruptura epistemológica" en las confrontaciones de la fi. 
losofía humanista, en particular de Hegel y Feuerbach25 • 

En Marx, la ciencia comienza donde termina el influjo de 
categorías como hombre y alienación. El destaca la inca-

24) 

25) 

SObre el debate que la teoloP• de Gutiérrez tiene !=ORla so­
cioloP• del coafllctÓ, op. cit., pq. 83-99. También cf. 
GAR.CIA RUBIO,op. cit., ...... 219·228 • 
El problema ele la raptllla de Mux con la f'dosofía humanis­
ta. a el Dado la•••lto y la iaquietud continua de toda la 
reOaiÓil ~de Altb..-, delde PtiiYl Marx huta los Elementos 
de tzUtocrltktL La IIUitituci6n del punto de vista humanista 
por el "c:ieatíftco" lo conducirá a una posición en la que le 
m dif{ci 'IUitnene de la acuac:ión de teoricismo. 

;Nexo, 811(JUndo trimestre, junio 1987-27 



1
1111 

incidente y, por tanto, más inútil del sistema total. El 
intento de Blanquart de plantear en el nivel científico 
el diálogo fe-marxismo concluye con la pérdida de digni­
dad de la posición de fe, que tiene su punto de fuerza en 
la inutilidad frente a la ciencia. 

Sobre el mismo esquema Gutiérrez funda la utopía. 
La utopía es el nivel subjetivo capaz de encontrar el ni­
vel objetivo de la racionalidad; es pues, por esta carac­
terística suya, el lugar que funda la acción política como 
conjunto de tensión liberadora fundada sobre el análisis 
causal de los problemas históricos-sociales. La acción 
política, gracias al impulso utópico, recibe la fuerza para 
llevar a cabo lo que el análisis científico indica que 
hay que realizar. Su rol es más importante de lo que se 
cree porque frente a la "función de conservación del or­
den constituido" y a la tendencia a "dogmatizar", Iióera 
a "la acción política, la ciencia y la fe" que, de otra ma­
nera, "no escapan a este peligro"21 . 

Es en este espacio de ser y no ser que se sitúa la ac­
ción política: "entre la denuncia y el anuncio se coloca 
el tiempo de la construcción, de la praxis histórica. Es 
más, denuncia y anuncio pueden realizarse solamente en 
la praxis". Ella colma el hiato entre el ser como injusticia, 
que es la condición de su existencia, y el no ser como 
justicia realizada. En este espacio se funda la acción po­
lítica porque "un pensamiento auténticamente utópi­
co postula la acción política, enriqueciéndola y asignán­
dole nuevas metas, y allí es, al mismo tiempo, verificado. 
En esta lógica reside su fecundidad" 22 . 

En fin la utopía "pertenece al orden racional". Este 
elemento la diferencia de la ideología, la cual "no ofre­
ce un conocimiento adecuado y científico de la realidad, 
sino más bien falso. La ideología no supera el nivel de lo 
empírico, de lo irracional". Al contrario "las utopías na­
cen con renovada energía en momentos de transición y 
de crisis, cuando la fase en la cual se encuentra la ciencia 
llega al límite en su explicación de la realidad social, y 
cuando nuevos caminos se abren a la praxis histórica. La 
utopía, comprendida de este modo, no es ni opuesta ni 
exterior a la ciencia; al contrario, constituye el nervio 
mismo de su creatividad y de su dinamismo. Es el prelu­
dio de la ciencia, su anuncio"23 . La imaginación política 
y "la imaginación creadora" constituyen esa fractura que 
es precisamente la utopía. 

Hemos visto que en Gutiérrez la noción de liberación 
se diferencia en tres niveles: liberación económica, social 
y política (nivel de la racionalidad científica); creación 
de un hombre nuevo en una sociedad solidaria (nivel de 
la utopía); liberación del pecado y el entrar en comunión 
con Dios y con todos los hombres (nivel de la fe). La 

. acción mediadora de la utopía permite a Gutiérrez iils­
taurar una relación entre fe y racionalidad científica ca­
paz de no caer en el error de la distinción de planos o 
en el del mesianismo político-religioso. Con el auxilio de 
la utopía, tanto la fe como la ciencia han respetado su 
campo de autonomía y, sin embargo, comparten la mis­
ma finalidad. Persiguiendo la utopía del hombre integral, 
la ciencia pone a disposición sus medios y la fe su fuena 
arrolladora, la esperanza que es verdadero resultado de 
la promesa de liberación hecha por Dios en Cristo. La 
opción por los pobres puede así partir de los datos de la 
ciencia sin por esto tener que renunciar a la instancia li­
beradora que es propia del cristianismo. 

Sin embargo, en mi opinión, los problemas se despla-

26 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

zan a la verificación de la utopía. Hemos visto que la li­
beración de la fe no es capaz de construir un nexo con 
el nivel de la racionalidad, mientras la utopía sí posee es­
ta capacidad en cuanto construcción del hombre integral 
en una sociedad solidaria. Pero, entonces, cabe pregun­
tarse ¿la fe se propone realizar un hombre parcial, no 
integral? Si utopía y fe participan del mismo ideal ¿dón­
de está el punto de distinción, por qué razón dan lugar a 
dos niveles distintos? La impresión, también si "estos ni­
veles están estrechamente ligados", es que a la utopía 
se le atribuye una superioridad cualitativa, que la utopía 
posee una universalidad mayormente reconocible que la 
de la fe. A fin de cuentas la precisión de la utopía del 
hombre integral todos la pueden reconocer, mientras que 
no todos se atreven a adherir a una fe para proclamar un 
ideal universal. Eso supone una parcialidad de la fe, en 
cuanto para creer en el hombre integral no es necesario 
creer en Dios y respecto a la universalidad de la utopía, 
la fe resulta, como destaca Blanquart, una subjetivi­
dad parcial 

Se impone entonces un interrogante: ¿para qué sir­
ve la fe? Gutiérrez muestra justamente la necesidad del 
itinerario de la fe que encuentra la racionalidad cientí­
fica, pero esto es absolutamente insuficiente aunque sea 
para elaborar una hipótesis sobre el itinerario que desde 
la ciencia vaya hacia la fe. Si se puede comprender que la 
racionalidad salva a la fe en aquello que no logra realizar, 
la construcción de una sociedad justa, es difícil compren­
der para qué sirve la fe en una construcción que alcanza 
a realizarse muy bien por su cuenta. Si el cuadro deli­
neado por Gutiérrez fuese exacto, el momento ateo, o 
llamémosle humano, ya tiene por sí, sea el conocimiento 
causal de los mecanismos de opresión, sea el impulso. pa­
ra realizar el hombre integral, integralidad respecto a la 
cual la fe representa un momento no decisivo; un algo de 
más que tal vez es bueno que esté, porque más voces jun­
tas forman un coro, pero que, sin embargo, se encuentra 
para cantar una partitura ya escrita. 

El problema es, por lo tanto: ¿la fe es un lenguaje in­
dispensable o un plus del cual algunos, si quieren, pue­
den darse el lujo? ¿La fe es sustancialmente un momento 
ideológico? La intención de Gutiérrez parece ser afirmar 
que la opción religiosa no es inútil en un mundo que ya 
ha llegado a ser adulto y, por lo tanto, libre de las depen­
dencias religiosas; al contrario, favorece la aspiración a 
realizar la justa comunidad entre los hombres. Sin em­
bargo, se considera total su inutilidad desde el punto de 
vista de un mundo que ya tiene los términos para con­
ducirse por sí solo a la realización de su proyecto, de 
modo que se puede conceder la fe como un plus útil, pe­
ro siempre como un plus. En efecto, es difícil que la 
aceptación de la fe por parte de un mundo liberado de la 
servidumbre religiosa, fe que resulta parcial respecto a la 
universalidad sea objetiva o subjetiva de sus momentos, 
sea acogida por otras razones que no sean instrumenta­
les; razones que pueden ir desde las siempre presentes 
necesidades religiosas que necesitan descargarse, hasta ·el 
maquiavélico uso de la fuerza social de la Iglesia como 
momento de transición, a través de la concientización. 

21) GUTIERREZ, G., o p. cit., pág. 239 
22) /bid, pág. 238 
23) /bid, pág. 239 

En mi opinión, el error está en una ilusoria concepción 
de la función desideologizante. Aunque se quiere recono­
cer en la fe una fuerza de carga desideologizante sin em­
bargo se niega que la fe pueda tener algún .acceso al len­
guaje cognoscitivo. Ahora bien, ¿no es justamente la 
ideología el lenguaje creado para enmascarar el conocí~ 
miento de los mecanismos de la realidad? ¿De dónde, 
entonces, la fe recibe su fuerza desideologizante? Cierta­
mente de la ciencia, respecto a la cual, sin embargo, el 
discurso de fe tiene las características del lenguaje ideo­
lógico, del lenguaje que no aporta conocimiento. 

Gutiérrez insiste mucho sobre la fuerza de la utopía. 
Ella es rica de esas reservas escatológicas que dotan de 
sentido al no ser, no ser que es la fuerza promotora para 
el cambio de la situación de injusticia. Pero ha sido 
siempre difícil explicar cómo de la injusticia puede na­
cer la justicia, cómo del no ser surge el ser, recurriendo a 
la ciencia. Sostener que es la ciencia la que produce esta 
transformación es un postulado, no un argumento. La 
ciencia, de hecho, no es capaz de crear lo que no existe, 
ella posee una radical alteridad hacia el propio material 
que es el objeto de conocimiento, siempre irreductible­
mente dado. Por eso es inútil el recurso, como hace, 
por ejemplo, el marxismo, a una inocencia futura: ella 
no podrá nunca legitimarse a sí misma como expiación 
de la culpa presente, como creación. 

El discurso de 9utiérrez es válido en su valor crítico, 
en el análisis de un modelo de hombre que en la labor 
formal de una suerte de deber ser, ha perdido el nexo 
con el ser, con la dramaticidad de la realidad. Gutiérrez 
es claro en la noción de liberación como posibilidad. Pe­
ro si considerarnos la liberación como proceso, enseguida 
surgen los _problemas. El, en efecto, asume como verda­
dero. un postulado positívista: que lenguaje veritativo 
y lenguaje cognitivo-causal coinciden. Porque a la fe le 
falta el acercamiento cognitivo-causal, él deduce la au­
sencia de lenguaje veritativo. Por esto se encuentra en la 
dificultad de hacerse preguntas sobre la ciencia; por es­
to, careciendo de elemento crítico con respecto a la 
ciencia, tiene que identificar en un elemento científico 
una posibilidad teológica, como ocurre con la sociolo­
gía del conflicto24 • 

El postulado positivista, en efecto, no reconoce-legi­
timidad más que al lenguaje científico, supone la impo­
sibilidad de pronunciar proposiciones veritativas que no 
sean las científicas. De este modo, la desideologización 
de la fe no resulta sino el espejo de esta des-legitimación. 

• EL DISCURSO SOBRE EL HOMBRE 

'Queda por verificar en qué modo se logra acuerdo en­
tre ciencia y liberación. Al principio, habíamos visto la 
objeción promovida, según Guttérrez, a la fe por la cien­
cia: que por más verdades sobre el hombre que se afrr­
men, existe siempre una irreductible facticidad que no se 
P'lede enfrentar sino en los términos cau~es que la situa­
. ~~-impone. El análisis científico posee una dura irre­
~Dilidad que ninguna petición de principio puede 
'~mover. Esto es, sustancialmente, lo que sostiene 

,usser cuando afrrma que el reconocimiento y el co­
iento de las clases sociales y de la lucha de clases es 

La pobreza existe arriba y 111»jo. A"lbll como~ de /11 
conciencia anegada en el con111m,.,o, llbiJ/0 como t»~Wtt:illl 
que llevan a la indignidlld. En lo. m.~,._,..,.,.,., 
la caridad y la fe. En lo• do. c:.or .,.,. 11M ptlb,.• /Imi­
te, la de la muerte. iLu ideologla cu,., /11 m,.,.? 

incompatible con el mito religioso de la comunidad de 
los creyentes y de la universalidad de la Jaleaia. Aquí se 
oponen una noción de hecho como objetividad y una no­
ción de fe como simple subjetividad. Se JJ&t,l, por tanto, 
de ver si los hechos, en particular lo• que • rereren al 
hombre y la historia, poseen la facticidad IIÍ cleacripta. 

En este punto es necesario remitirle al autor que ela­
bora con mayor rigor la noción de cieftdl.., e la cual• refie­
re Gutiérrez y que defme el status de .. ideolosía: Althu­
sser. El punto de partida de la invelltipci6n de Althusser 
es la diferencia entre ciencia marxista e ideología huma­
nista. Althusser sostiene que ellDillÚIJilo • constituye 
como ciencia justamente con la crítica y a través de la 
"ruptura epistemológica" en las confrontaciones de la fi. 
losofía humanista, en particular de Hegel y Feuerbach25 • 

En Marx, la ciencia comienza donde termina el influjo de 
categorías como hombre y alienación. El destaca la inca-

24) 

25) 

SObre el debate que la teoloP• de Gutiérrez tiene !=ORla so­
cioloP• del coafllctÓ, op. cit., pq. 83-99. También cf. 
GAR.CIA RUBIO,op. cit., ...... 219·228 • 
El problema ele la raptllla de Mux con la f'dosofía humanis­
ta. a el Dado la•••lto y la iaquietud continua de toda la 
reOaiÓil ~de Altb..-, delde PtiiYl Marx huta los Elementos 
de tzUtocrltktL La IIUitituci6n del punto de vista humanista 
por el "c:ieatíftco" lo conducirá a una posición en la que le 
m dif{ci 'IUitnene de la acuac:ión de teoricismo. 

;Nexo, 811(JUndo trimestre, junio 1987-27 



[¡111 1 pacidad de estas categorías para comprender los mecanis­
mos de producción y les critica la función de enmascara­
miento de la realidad. La ciencia histórico-social se for­
ma a través del desenmascaramiento de la ideología y de 
su función en relación a los mecanismos de producción. 
Así, en la interpretación althusseriana encontramos una 
oposición radical entre ciencia e ideología, donde la cien­
cia es el momento de la verdad capaz de comprender los 
mecanismos de producción, mientras que la ideología es 
el momento de la falsedad incapaz de suministrar un 
acercamiento analítico a los mecanismos reales, enmas­
caramiento que oculta las contradicciones26

• 

Rompiendo con la tradición ideológica, Marx llegó 
adonde la ideología no podía llegar: a comprender la na­
turaleza determinada por la estructura económica. El ras­
go constitutivo de la ideología, para Althusser, está carac­
terizado justamente por el desviar la mirada sobre el 
punto que rige toda la construcción ideológica, empeña­
da, por tanto, en construirse una naturaleza no determi­
nada. La ideología consume todas sus energías en afron­
tar el problema del fundamento , del origen y en delinear 
la dimensión exhaustiva del origen, el fin27 . Las catego­
rías de origen y de fm forman el rasgo característico de la 
ideología. La ciencia, de la manera descubierta por Marx, 
es el punto de vista de la verdad capaz de desenmascarar 
las categorías de origen y de fin que se esconden detrás 
de la palabra hombre, que sostienen toda proposición hu­
manista. No porque las proposiciones humanistas estén 
erradas sino porque no son verdaderas. Ellas, en efecto, 
reponen nociones que pretenden preceder al análisis cau­
sal de los mecanismos de producción, absolviendo por 
consiguiente un rol ideológico, rol que es al mismo tiem­
po tanto conocimiento falso, porque pretende imponer 
criterios exteriores al análisis científico, cuanta mentira, 
porque de hecho encubre mecanismos de producción 
fundados en la explotación de una clase por parte de 
OtrL . 

Encontramos así, según Althusser, que la diferencia 
fundamental entre la verdad y la falsedad, entre la cien­
cia y la ideología, está en el hecho de que la ciencia tiene 
objeto, o sea los mecanismos de producción, mientras 
que la ideología no tiene. Su único objeto es enmasca­
rar la realidad tanto como conocimiento falso cuanto 
como mentira con respecto a una visión ideal que nada 
tiene que hacer con las condiciones reales existentes. Las 
categorías de hombre y de sujeto son criticadas por 
Althusser porque no tienen objeto, constituyen una vi­
sión ideal, anterior al análisis científico. De aquí el decla­
rado "antihumanismo teórico"28 de Althusser, de aquí 
su constante oposición para que no se tape la zanja entre 
ciencia y humanismo a costa de una nueva infiltración 
ideológica en la elaboración científica. Si esto ocurriese, 
se vendría abajo la razón por la cual el socialismo de 
Marx es científico y no utópico. 

Hasta aquí el pensamiento de Althusser, o al menos 
Althusser que precede los Elementos de autocrfti­

efecto, este, llamémosle así, segundo Althusser · 
I(Nrlidluencia sobre el pensamiento de nuestro autor 

liladg-asa_ llega a conclusiones que modificarían la 
Los elementos que Gutiérrez 
bastante claros. Ante todo la 

IWijpP,•·ideología como noción clave de 
~ca en Althusser, teológica en Gu- . 

t!ll 
,.. .... tnr,junio 1987 

tiérrez. En segundo lugar, el hecho de que la ciencia ten­
ga objeto, la ideología, no. De aquí, tercer elemento, la 
prioridad que tiene el análisis científico respecto a las 
proposiciones antropológicas y, por consiguiente, cuarto 
elemento, cuyas consecuencias Gutiérrez no extrae hasta 
el fondo, la sustancial ideologicidad del lenguaje huma­
nista. 

Sin embargo, la posición de Althusser, no deja de te­
ner problemas. En efecto, ella pone el momento cientí­
fico en un callejón sin salida y en una dimensión sustan­
cialmente regresiva. En efecto, si por algunos rasgos es 
persuasiva la crítica de Althusser al humanismo, no tan 
convincente es el planteo, positivista en su conjunto, 
aunque se inserte en el interior del pensamiento dialécti­
co, de la autoconciencia científica . como superación del 
momento motivador en el analítico. La plausibilidad 
teórica de la distinción althusseriana de ciencia e ideo­
logía, desde el punto de vista de la verdad al cual pertene­
ce el conocimiento objetual contrapuesto a la ausencia 
de momento objetivo de la ideología, rige mientras se 
aplica a un material ya dado, ya acabado, cuya influen­
cia sobre el presente es casi irrelevante; pero esta plau­
sibilidad cesa en el momento en que debe hacerse mé­
todo científico, canon interpretativo de una realidad 
en desarrollo30

• 

La razón de este impasse se encuentra en la escisión 
del momento veritativo entre carácter analítico y moti­
vador, donde el segundo puede existir sólo desaparecien­
do en el primero. La afirmación del fin del sujeto, no­
ción clave del pensamiento estructuralista, es transforma­
da por Althusser en método científico. Esto comporta 
que se niegue verdad a las aspiraciones de justicia y de 
plena humanidad en cuanto proyecciones de una figura 
de hombre, ahora ya vencida y que se afirme la inutili­
dad de la motivación respecto a la ciencia, del impulso 

. al cambio provocado por hi no correspondencia entre la 
situación existente y_ la idea de una naturaleza humana 
libre. El momento científico es, por tanto, lo que absÓr­
ve y al mismo tiempo niega las nociones de origen y de 

26) 

27) 
28) 

29) 

30) 

Cf Leer el Copita~ Feltrinelli, Milán, 1971. El tema de la 
ideología sed. tratado con mayor complejidad por Althu­
sser en Ideolog(a y aparato:; ideológico:; de estado, en el vo­
lumen Acerca de la ideolog(a, Dédalo, Bari, 1976. 
En particular Leer el CapitaL 
Cf Para Marx, Editores Reunidos, Roma, 1968. Para un 
cuadro clarificador de las consecuencias a las que conduce 
el antihumanismo teórico, ct Humani:;mo y stalinismo. Los 
fundamento:; teórico:; de la desviación staliniana. De Dona­
to, Bari, 1973, en donde Althusser sostiene que el stalinis­
mo no se interpretó en su barbarie sino en su "desviacio­
nismo". 
Elementos de autocrftica, Feltrinelli, Milán, 1975. Es obvio 
que esta fase de reflexión de Althusser no está presente en 
el Gutiérrez de Teologfa de la liberación por razones de fe­
chas. 
La raíz de la distinción de Althusser entre ciencia e ideolo­
gía ya está en la distinción spinoziana de conocimiento y 
apariencia. Spinoza intenta descubrir las leyes eternas del 
conocimiento que me permitan distinguir la verdadera esen­
cia del objeto respecto a la realidad individual en la que se 
me aparece. Althusser aplica el mismo método a Marx, por 
el cual Marx llega a ser quien descubre la verdadera ciencia 
y, en consecuencia, las leyes de la ideología. Al contrario, el 
método de Marx más que separar conocimiento y apariencia 
quiere analizar la irracionalidad de lo real, individuar las le­
yes inmanentes a lo real que conducen a su transformación. 
El dilema en que se debate Althusser consiste en combi· 
nar el carácter absoluto del punto de vista spinoziano con 

fin. Pero justamente, en tanto negación del origen en la 
afirmación de la radical finitud del hombre, lo que es 
nuevo resulta absolutamente inexplicable para esta 
ciencia, a menos que lo reduzca a algo ya dado, un ele­
mento cuyas categorías ya habían sido elaboradas. En 
efecto, la ciencia aquí es posible como arqueología, pe­
ro en el momento en que debe adentrarse en lo que exis­
te, se halla totalmente desprovista . AsÍ, paradójicamen­
te, la ciencia debe presuponer constantemente el mo­
mento ideológico para reivindicar el momento científi­
co, debe tener un origen que criticar para afirmar el len­
guaje veritativo. Pero en el momento en que no puede 
poner lo que debe sacar, revela todo su carácter regresi­
vo. Este impasse conducirá a Althusser a la autocrítica, 
mientras Gutiérrez buscará la solución en la utopía, que 
así -como veremos- no será una afirmación veritativa 
sino sólo una brillante solución del impasse. • 

Lo dicho nos impulsa todavía más allá. La ciencia 
así pensada no es regresiva hasta el momento en que po­
ne el objeto que quiere criticar, pero es imposible pedir­
le que tome el rol desideologizante , que libere de la ideo­
logía. Ella se legitima como crítica pero no como libera­
ción. Bajo este aspecto es interesante todo el itinerario 
de Althusser que, de hecho , llega a negar la identifica­
ción entre crítica y liberación. Esta ciencia, en efecto, 
no puede convertirse en ciencia para una liberación. Ella 
sufre la fascinación del momento positivista, en el senti­
do de que puede afirmarse en la desnuda facticidad del 
análisis causal, pero paga el precio de renunciar al mo­
mento motivador, a la razón que impulsa al cambio y lo 
orienta. Tenemos así una ciencia capaz de alcanzar una 
notable profundidad en la explicación de la formación 
del sujeto pero que excluye de sí la posibilidad de cono­
cer, de ir hacia lo nuevo : considera conocimiento sólo lo 
que reafirma la formulación inicial. Es éste el sentido 
del recurso de Althusser a la spinoziana "veritas est in­
dex sui et falsi". 

Así como lo que cuenta es la verdad científica respec­
to a la ideología, de la misma manera lo que cuenta en 
la perspectiva althusseriana no es hacer la revolución 
porque nos liberará de la injusticia sino porque el aná­
lisis científico evidencia por sí que la lucha de clases es 
necesaria y la revolución es un momento necesario del 
desarrollo de las contradicciones sociales. La evidencia 
que posee la ciencia respecto a la inutilidad del ideal hu­
mano es la razón por la cual el socialismo de Marx es 
científico y no utópico. La relación ciencia-utopía no 
encuentra en esta perspectiva razón de subsistir. 

En este punto está claro también el motivo que dis­
tingue la posición del Althusser de la de Gutiérrez, como 
es evidente el rol jugado por Blanquart en nuestro autor. 
Gutiérrez se inserta donde el planteo althusseriano en­
cuentra el límite o sea en la explotación de hecho sobre 
un impulso motivador del cambio del cual no se sabe dar 
razón, sobre un anhelo de justicia que juzga lenguaje 
ideológico. Para Gutiérrez, en cambio, justamente la fuer­
za del análisis social, capaz de comprender las raíces in­

de la situación conflictiva, permite instaurar una 
~ión ciencia-utopía, ciencia y momento subjetivo, 

antes no era posible. Así puede nacer un nuevo 
~o de la relación fe-política. 

razón, qué legitimación encuentra Gutiérrez na 
por la ciencia? Ante todo se da cuenta del límite de 

ciencia, del rasgo positivista. Por eso no quiere co-

meter el error de extremar, como muestra en la crítica 
al mesianismo, sino que intenta mantener un equilibrio 
entre una ciencia que tiene sus razones y un humanismo 
que no puede ser arrojado fuera. Sin embargo, no posee 
los términos para interpelar al discurso científico en 
cuanto el lenguaje teológico carece de proposiciones· 
objetuales. Por tanto tenemos, por un lado una ciencia 
por la cual todo discurso utópico es lenguaje ideológico, 
o a lo sumo un valor al cual condescender por razones 
tácticas31 , por otro un lenguaje teológico incapaz de un 
lenguaje veritativo que, por tanto, necesita un sostén 
para mantener sus proposiciones con legitimidad. Sobre 
esta sustancial ambigüedad se rige la utopía en Gutiérrez. 
Ella encuentra sostén en el límite de la ciencia y en el 
vací9 del lenguaje teológico. De aquí la unión, no en 
virtud de una fuerza que una, sino gracias a una recí­
proca debilidad por la cual ninguno es capaz (le desmen­
tir al otro. Su límite consiste en insertar un impulso 
fuertemente progresivo en un esquema estructurabnen­
te regresivo. Pero, ¿puede la ciencia aceptar una limita· 
ción tan pesada, y puede la fe aceptar un rol tan inefi· 
caz? Ni lo uno ni lo otro. ., 

Teniendo claro el límite de la ciencia, tampoco su 
concepción puede quedar idéntica. Una ciencia totali· 
zante es incapaz de pensar la liberación, ella se vuelve 
justamente contra las categorías que permiten discernir 
la liberación de sus falsificaciones, como las categorías 
de justicia y de hombre. Por otra parte, una fe desideo­
logizada no es sino una fe que ha perdido el contacto 
con las dimensiones más profundas del hombre y que 
puede 1 motivarse a sí misma sólo como sostén para 
otro lenguaje. 

Este impasse se puede expresar con otros términos: 
¿la crítica iluminista de la religión es todavía el enfoque 
decisivo para todo pensar filosófico y teológico o tal vez 
es necesario partir del reconocimiento del fin de la fun­
ción histórica de esta crítica? ¿Existe una disolución a la 
cual ha llegado la crítica iluminista que condujo al pen­
·samiento totalizante como realización de aquella hip6-
tesis?32 . Si era justa la afirmación de la radical finitud 
del hombre frente a la soberbia de un cierto hombre re­
ligioso, ¿era igualmente adecuada la afirmación prome­
teica del carácter absoluto del hombre post-religioso? 
¿O tal vez la finitud es expresión de la condición de 
creatura del ser humano, de la apertura del hombre hacia 
un destino infinito, infinitud que funda adecuadamente 
aquellas categorías sin las cuales también la idea de libe­
ración es imposible? Pero esto obligaría a un replanteo 
acerca de la doctrina social de la Iglesia. O 

31) 

32) 

el carácter revolucionario del marxismo, dilema que no en· 
contrará solución más que al atribuir otro tanto de etemi· 
dad al punto de vista de la ideología, como ocurre • 
Ideologfa y aparatos ideológicos de estado. Sin embu¡o, 
justamente por esto, su campo de aplicación está limita­
do al material sobre el cual es posible establecer leye1 cier· 
tas, o sea al material ya no modificable. Es élta la plalllibi­
lidad que el método recibe en Spinoza, por el cual, en el ia­
terior de la interpretación mecanicista, el método eiÜ ya 
dado siempre. La reducción del punto de vista diaWctlco 
al punto de vista de la verdad es una regrai6n 
reflexión de Marx y respecto a una penpeetiva anal!!~ 
Cf. Para Marx, en particular el capítulo &e*CII .H · 
manismo de Marx. 
Respecto a esto 10n fundamentalel ._ ~ 
guito Del Noce, en particular • El~ 
Bologna, 1964. ' . <.!ltfb-.1 



[¡111 1 pacidad de estas categorías para comprender los mecanis­
mos de producción y les critica la función de enmascara­
miento de la realidad. La ciencia histórico-social se for­
ma a través del desenmascaramiento de la ideología y de 
su función en relación a los mecanismos de producción. 
Así, en la interpretación althusseriana encontramos una 
oposición radical entre ciencia e ideología, donde la cien­
cia es el momento de la verdad capaz de comprender los 
mecanismos de producción, mientras que la ideología es 
el momento de la falsedad incapaz de suministrar un 
acercamiento analítico a los mecanismos reales, enmas­
caramiento que oculta las contradicciones26

• 

Rompiendo con la tradición ideológica, Marx llegó 
adonde la ideología no podía llegar: a comprender la na­
turaleza determinada por la estructura económica. El ras­
go constitutivo de la ideología, para Althusser, está carac­
terizado justamente por el desviar la mirada sobre el 
punto que rige toda la construcción ideológica, empeña­
da, por tanto, en construirse una naturaleza no determi­
nada. La ideología consume todas sus energías en afron­
tar el problema del fundamento , del origen y en delinear 
la dimensión exhaustiva del origen, el fin27 . Las catego­
rías de origen y de fm forman el rasgo característico de la 
ideología. La ciencia, de la manera descubierta por Marx, 
es el punto de vista de la verdad capaz de desenmascarar 
las categorías de origen y de fin que se esconden detrás 
de la palabra hombre, que sostienen toda proposición hu­
manista. No porque las proposiciones humanistas estén 
erradas sino porque no son verdaderas. Ellas, en efecto, 
reponen nociones que pretenden preceder al análisis cau­
sal de los mecanismos de producción, absolviendo por 
consiguiente un rol ideológico, rol que es al mismo tiem­
po tanto conocimiento falso, porque pretende imponer 
criterios exteriores al análisis científico, cuanta mentira, 
porque de hecho encubre mecanismos de producción 
fundados en la explotación de una clase por parte de 
OtrL . 

Encontramos así, según Althusser, que la diferencia 
fundamental entre la verdad y la falsedad, entre la cien­
cia y la ideología, está en el hecho de que la ciencia tiene 
objeto, o sea los mecanismos de producción, mientras 
que la ideología no tiene. Su único objeto es enmasca­
rar la realidad tanto como conocimiento falso cuanto 
como mentira con respecto a una visión ideal que nada 
tiene que hacer con las condiciones reales existentes. Las 
categorías de hombre y de sujeto son criticadas por 
Althusser porque no tienen objeto, constituyen una vi­
sión ideal, anterior al análisis científico. De aquí el decla­
rado "antihumanismo teórico"28 de Althusser, de aquí 
su constante oposición para que no se tape la zanja entre 
ciencia y humanismo a costa de una nueva infiltración 
ideológica en la elaboración científica. Si esto ocurriese, 
se vendría abajo la razón por la cual el socialismo de 
Marx es científico y no utópico. 

Hasta aquí el pensamiento de Althusser, o al menos 
Althusser que precede los Elementos de autocrfti­

efecto, este, llamémosle así, segundo Althusser · 
I(Nrlidluencia sobre el pensamiento de nuestro autor 

liladg-asa_ llega a conclusiones que modificarían la 
Los elementos que Gutiérrez 
bastante claros. Ante todo la 

IWijpP,•·ideología como noción clave de 
~ca en Althusser, teológica en Gu- . 

t!ll 
,.. .... tnr,junio 1987 

tiérrez. En segundo lugar, el hecho de que la ciencia ten­
ga objeto, la ideología, no. De aquí, tercer elemento, la 
prioridad que tiene el análisis científico respecto a las 
proposiciones antropológicas y, por consiguiente, cuarto 
elemento, cuyas consecuencias Gutiérrez no extrae hasta 
el fondo, la sustancial ideologicidad del lenguaje huma­
nista. 

Sin embargo, la posición de Althusser, no deja de te­
ner problemas. En efecto, ella pone el momento cientí­
fico en un callejón sin salida y en una dimensión sustan­
cialmente regresiva. En efecto, si por algunos rasgos es 
persuasiva la crítica de Althusser al humanismo, no tan 
convincente es el planteo, positivista en su conjunto, 
aunque se inserte en el interior del pensamiento dialécti­
co, de la autoconciencia científica . como superación del 
momento motivador en el analítico. La plausibilidad 
teórica de la distinción althusseriana de ciencia e ideo­
logía, desde el punto de vista de la verdad al cual pertene­
ce el conocimiento objetual contrapuesto a la ausencia 
de momento objetivo de la ideología, rige mientras se 
aplica a un material ya dado, ya acabado, cuya influen­
cia sobre el presente es casi irrelevante; pero esta plau­
sibilidad cesa en el momento en que debe hacerse mé­
todo científico, canon interpretativo de una realidad 
en desarrollo30

• 

La razón de este impasse se encuentra en la escisión 
del momento veritativo entre carácter analítico y moti­
vador, donde el segundo puede existir sólo desaparecien­
do en el primero. La afirmación del fin del sujeto, no­
ción clave del pensamiento estructuralista, es transforma­
da por Althusser en método científico. Esto comporta 
que se niegue verdad a las aspiraciones de justicia y de 
plena humanidad en cuanto proyecciones de una figura 
de hombre, ahora ya vencida y que se afirme la inutili­
dad de la motivación respecto a la ciencia, del impulso 

. al cambio provocado por hi no correspondencia entre la 
situación existente y_ la idea de una naturaleza humana 
libre. El momento científico es, por tanto, lo que absÓr­
ve y al mismo tiempo niega las nociones de origen y de 

26) 

27) 
28) 

29) 

30) 

Cf Leer el Copita~ Feltrinelli, Milán, 1971. El tema de la 
ideología sed. tratado con mayor complejidad por Althu­
sser en Ideolog(a y aparato:; ideológico:; de estado, en el vo­
lumen Acerca de la ideolog(a, Dédalo, Bari, 1976. 
En particular Leer el CapitaL 
Cf Para Marx, Editores Reunidos, Roma, 1968. Para un 
cuadro clarificador de las consecuencias a las que conduce 
el antihumanismo teórico, ct Humani:;mo y stalinismo. Los 
fundamento:; teórico:; de la desviación staliniana. De Dona­
to, Bari, 1973, en donde Althusser sostiene que el stalinis­
mo no se interpretó en su barbarie sino en su "desviacio­
nismo". 
Elementos de autocrftica, Feltrinelli, Milán, 1975. Es obvio 
que esta fase de reflexión de Althusser no está presente en 
el Gutiérrez de Teologfa de la liberación por razones de fe­
chas. 
La raíz de la distinción de Althusser entre ciencia e ideolo­
gía ya está en la distinción spinoziana de conocimiento y 
apariencia. Spinoza intenta descubrir las leyes eternas del 
conocimiento que me permitan distinguir la verdadera esen­
cia del objeto respecto a la realidad individual en la que se 
me aparece. Althusser aplica el mismo método a Marx, por 
el cual Marx llega a ser quien descubre la verdadera ciencia 
y, en consecuencia, las leyes de la ideología. Al contrario, el 
método de Marx más que separar conocimiento y apariencia 
quiere analizar la irracionalidad de lo real, individuar las le­
yes inmanentes a lo real que conducen a su transformación. 
El dilema en que se debate Althusser consiste en combi· 
nar el carácter absoluto del punto de vista spinoziano con 

fin. Pero justamente, en tanto negación del origen en la 
afirmación de la radical finitud del hombre, lo que es 
nuevo resulta absolutamente inexplicable para esta 
ciencia, a menos que lo reduzca a algo ya dado, un ele­
mento cuyas categorías ya habían sido elaboradas. En 
efecto, la ciencia aquí es posible como arqueología, pe­
ro en el momento en que debe adentrarse en lo que exis­
te, se halla totalmente desprovista . AsÍ, paradójicamen­
te, la ciencia debe presuponer constantemente el mo­
mento ideológico para reivindicar el momento científi­
co, debe tener un origen que criticar para afirmar el len­
guaje veritativo. Pero en el momento en que no puede 
poner lo que debe sacar, revela todo su carácter regresi­
vo. Este impasse conducirá a Althusser a la autocrítica, 
mientras Gutiérrez buscará la solución en la utopía, que 
así -como veremos- no será una afirmación veritativa 
sino sólo una brillante solución del impasse. • 

Lo dicho nos impulsa todavía más allá. La ciencia 
así pensada no es regresiva hasta el momento en que po­
ne el objeto que quiere criticar, pero es imposible pedir­
le que tome el rol desideologizante , que libere de la ideo­
logía. Ella se legitima como crítica pero no como libera­
ción. Bajo este aspecto es interesante todo el itinerario 
de Althusser que, de hecho , llega a negar la identifica­
ción entre crítica y liberación. Esta ciencia, en efecto, 
no puede convertirse en ciencia para una liberación. Ella 
sufre la fascinación del momento positivista, en el senti­
do de que puede afirmarse en la desnuda facticidad del 
análisis causal, pero paga el precio de renunciar al mo­
mento motivador, a la razón que impulsa al cambio y lo 
orienta. Tenemos así una ciencia capaz de alcanzar una 
notable profundidad en la explicación de la formación 
del sujeto pero que excluye de sí la posibilidad de cono­
cer, de ir hacia lo nuevo : considera conocimiento sólo lo 
que reafirma la formulación inicial. Es éste el sentido 
del recurso de Althusser a la spinoziana "veritas est in­
dex sui et falsi". 

Así como lo que cuenta es la verdad científica respec­
to a la ideología, de la misma manera lo que cuenta en 
la perspectiva althusseriana no es hacer la revolución 
porque nos liberará de la injusticia sino porque el aná­
lisis científico evidencia por sí que la lucha de clases es 
necesaria y la revolución es un momento necesario del 
desarrollo de las contradicciones sociales. La evidencia 
que posee la ciencia respecto a la inutilidad del ideal hu­
mano es la razón por la cual el socialismo de Marx es 
científico y no utópico. La relación ciencia-utopía no 
encuentra en esta perspectiva razón de subsistir. 

En este punto está claro también el motivo que dis­
tingue la posición del Althusser de la de Gutiérrez, como 
es evidente el rol jugado por Blanquart en nuestro autor. 
Gutiérrez se inserta donde el planteo althusseriano en­
cuentra el límite o sea en la explotación de hecho sobre 
un impulso motivador del cambio del cual no se sabe dar 
razón, sobre un anhelo de justicia que juzga lenguaje 
ideológico. Para Gutiérrez, en cambio, justamente la fuer­
za del análisis social, capaz de comprender las raíces in­

de la situación conflictiva, permite instaurar una 
~ión ciencia-utopía, ciencia y momento subjetivo, 

antes no era posible. Así puede nacer un nuevo 
~o de la relación fe-política. 

razón, qué legitimación encuentra Gutiérrez na 
por la ciencia? Ante todo se da cuenta del límite de 

ciencia, del rasgo positivista. Por eso no quiere co-

meter el error de extremar, como muestra en la crítica 
al mesianismo, sino que intenta mantener un equilibrio 
entre una ciencia que tiene sus razones y un humanismo 
que no puede ser arrojado fuera. Sin embargo, no posee 
los términos para interpelar al discurso científico en 
cuanto el lenguaje teológico carece de proposiciones· 
objetuales. Por tanto tenemos, por un lado una ciencia 
por la cual todo discurso utópico es lenguaje ideológico, 
o a lo sumo un valor al cual condescender por razones 
tácticas31 , por otro un lenguaje teológico incapaz de un 
lenguaje veritativo que, por tanto, necesita un sostén 
para mantener sus proposiciones con legitimidad. Sobre 
esta sustancial ambigüedad se rige la utopía en Gutiérrez. 
Ella encuentra sostén en el límite de la ciencia y en el 
vací9 del lenguaje teológico. De aquí la unión, no en 
virtud de una fuerza que una, sino gracias a una recí­
proca debilidad por la cual ninguno es capaz (le desmen­
tir al otro. Su límite consiste en insertar un impulso 
fuertemente progresivo en un esquema estructurabnen­
te regresivo. Pero, ¿puede la ciencia aceptar una limita· 
ción tan pesada, y puede la fe aceptar un rol tan inefi· 
caz? Ni lo uno ni lo otro. ., 

Teniendo claro el límite de la ciencia, tampoco su 
concepción puede quedar idéntica. Una ciencia totali· 
zante es incapaz de pensar la liberación, ella se vuelve 
justamente contra las categorías que permiten discernir 
la liberación de sus falsificaciones, como las categorías 
de justicia y de hombre. Por otra parte, una fe desideo­
logizada no es sino una fe que ha perdido el contacto 
con las dimensiones más profundas del hombre y que 
puede 1 motivarse a sí misma sólo como sostén para 
otro lenguaje. 

Este impasse se puede expresar con otros términos: 
¿la crítica iluminista de la religión es todavía el enfoque 
decisivo para todo pensar filosófico y teológico o tal vez 
es necesario partir del reconocimiento del fin de la fun­
ción histórica de esta crítica? ¿Existe una disolución a la 
cual ha llegado la crítica iluminista que condujo al pen­
·samiento totalizante como realización de aquella hip6-
tesis?32 . Si era justa la afirmación de la radical finitud 
del hombre frente a la soberbia de un cierto hombre re­
ligioso, ¿era igualmente adecuada la afirmación prome­
teica del carácter absoluto del hombre post-religioso? 
¿O tal vez la finitud es expresión de la condición de 
creatura del ser humano, de la apertura del hombre hacia 
un destino infinito, infinitud que funda adecuadamente 
aquellas categorías sin las cuales también la idea de libe­
ración es imposible? Pero esto obligaría a un replanteo 
acerca de la doctrina social de la Iglesia. O 

31) 

32) 

el carácter revolucionario del marxismo, dilema que no en· 
contrará solución más que al atribuir otro tanto de etemi· 
dad al punto de vista de la ideología, como ocurre • 
Ideologfa y aparatos ideológicos de estado. Sin embu¡o, 
justamente por esto, su campo de aplicación está limita­
do al material sobre el cual es posible establecer leye1 cier· 
tas, o sea al material ya no modificable. Es élta la plalllibi­
lidad que el método recibe en Spinoza, por el cual, en el ia­
terior de la interpretación mecanicista, el método eiÜ ya 
dado siempre. La reducción del punto de vista diaWctlco 
al punto de vista de la verdad es una regrai6n 
reflexión de Marx y respecto a una penpeetiva anal!!~ 
Cf. Para Marx, en particular el capítulo &e*CII .H · 
manismo de Marx. 
Respecto a esto 10n fundamentalel ._ ~ 
guito Del Noce, en particular • El~ 
Bologna, 1964. ' . <.!ltfb-.1 



ESCAPARATE 
librada. La historia que nos hace 
Przywara es de singular densidad y 
toma su mayor despliegue contras­
tado a partir de Descartes, en la 

ER ICH PRZYWARA 

SAN AGUSTIN 

Trayectoria de su genio 
Contextura de su espíritu 

Ed. Cristiandad. Madrid 1984 

Juventud siempre lozana la del · 
viejo San Agustín (354~30). Esta­
mos a 1.500 años de su conversión .· 
(agosto del 386) y de su bautismo 
(abril del 387). En el último NEXO 
Pedro Morandé retomaba desde la 
"óptica de la Ciudad de Dios" una 
reflexión sobre América Latina, en 
su ponencia para el congreso orga­
nizado en Lima por la orden de los 
agustinos. San Agustín, Padre de la 
Iglesia latina de Occidente y en con· • 
secuencia nuestro, ya que somos 
"occidentales del tercer mundo" 
(a diferencia del mundo árabe, In­
dia, Africa negra, etc.). Este libro 
magnífico del alemán Erich Przy­
wara da oportunidad de reasumir 
la actualidad de su memoria. 

Przywara define su propósito y 
caracteriza a San Agustín . Este es 
"el pensador de las oposiciones vi­
vientes, de las actitudes contrapues­
tas de defensa y ataque. Sus obras, 
en gran mayoría, son polémicas o 
circunstanciales: tratados rotundos 
contra incrédulos o herejes, o dis­
cunos y cartas vibrantes a fieles y 
deudos. Un pensador de esta índo­
le no puede ser reflejado de manera 
cumplida con la simple versión de 
una de sus producciones, por ca- · 
acterútica o típica que se la juz­

Para delinear su personalidad ·'M, l ..... hay que exhibir una repre-
" 11...- tintética de los temas que 
· - Y del ritmo con que Uegó 

•• Se nos impone,en 
d.el .cometido, doble 

fljlr el tema dominan-

San Agustín 

te del pensamiento agustiniano a 
través de la historia de éste, y la de 
abrir paso a la construcción sintéti­
ca de aquél con los pasajes de la 
obra conjunta que más significa­
ción decisiva tienen" (pág. 7). 
"Porque en virtud de su estilo an­
titético, Agustín es el padre de las 
posturas antagónicas. Al exagerar­
las, suprime aquel optimismo tran­
quilo, aquel tono mayor .de munda­
nidad satisfecha, que conocieron 
Heráclito, Aristóteles y el mismo 
Hegel en su "teología calmante". El 

Erich Przywara 

• b dturlmenre,junio 1987 

estilo de Agustín parece tender ha­
cia una belleza antitética, pero no 
pregona la pacífica conciliación de 
los contrarios. Muy al revés, se tra­
ta de una actitud antitética en ten­
sión. Es la postura antitética del 
"corazón inquieto" de la creatura 
contingente. Por razón de esas an­
títesis, que Uegan hasta la máxima 
tensión, la creatura da testimonio 
de la inmensidad de Dios, en cuan­
to que en eUa misma acontece la 
irreparable ruptura entre los con­
trarios, y es eUa al mismo tiempo la 
"ilimitada aspiración" a la simplici­
dad de Dios. Dios es uno porque es 
infinito. (Pág. 15). 

"Así se convirtió Agustín simul­
táneamente en aquel sabio en quien 
culmina toda la Teología de la Sa­
grada Escritura y de los Santos Pa­
dres, de quien deriva toda la Teolo­
gía de la Escolástica, pero también 
en aqueUa fuente de donde mana­
ron todas las herejías posteriores, 
de manera que las condenaciones 
de la Iglesia parece que apuntan ha­
cia él" (pág. ·97). 

" .. .las antítesis, que teníamos 
que examinar, se van superando a 
medida que se aproximan a la esfe­
ra divina. Esta es en realidad la úl­
tima y definitiva consecuencia de lo 
característico agustiniano, a saber: 
Dios es objetivamente la Unidad de 
aqueUo que en la Creación aparece 
como antagónico" (pág. 35). Agus­
tín es así "intermediario en ese dua­
lismo antagónico" de la creatura 
contingente, que es también albora­
da de la "lui inmutable" (pág. 16). 

fundación católica del pensamiento 
moderno. Así se produce la apasio­
nante secuencia de San Agustín y 
Descartes, seguida por San Agus­
tín y Pascal, y Hegel -Kierkegaard, 
y Newman, hasta San Agustín en la 
actualidad (o sea entonces la feno­
menología y el existencialismo, 
"la mentalidad aporética que carac­
teriza el pensamiento contemporá­
neo y que puede enunciarse así: 
conversión del sistema en problema, 
de la contestación en prégunta, de 
lo definitivo en lo que siempre que­
da abierto de nuevo"). Y todo para 
culminar en el lugar donde el tema 
fundamental del pensamiento se 
reune con el tema fundamental del 
Cristianismo: San Agustín y Santo 
Tomás. De allí viene el propio 
Erich Przywara, uno de los grandes 
pensadores católicos de nuestro si­
glo, maestro de Hans Urs Von Bal­
thasar. 

El saber histórico de Przywara se 
. condensa aquí en un manantial 
apretado de oposiciones que se pro­
siguen, persiguen y convierten. Re­
quiere una lectura pausada, que es 
arrastrada sin embargo por el movi­
miento. La visión del movimiento 
antagónico de la modernidad fllosó­
fica nos lleva hoy a proponer su re­
lectura con la magna obra de Del 
Noce "La Reforma católica y el 
Pensamiento moderno". Claro, son 
lecturas que implican al menos un 
cierto conocimiento escolar de la 
historia de la filosofía. Es arriesga­
do zambuUirse en aguas tan profun­
das, surcadas por corrientes y remo­
linos. Para una iniciación accesible 
previa nada mejor que el librito de 
Juan Pegueroles "El pensamiento 
mosófico de San Agustín" (Ed. La-
bor, Madrid, 1972).De lo contrario, 
el plato fuerte de Przywará puede 
indigestar al novato. Además, hay 

Esta obra de Przywara se divide en Pegueroles una buena bibliogra-
en dos partes. La Primera -"Tra- fía básica para quien quiera ahon-
yectoria de su genio"- caracteriza dar. 
el ritmo de las oposiciones funda- La Segunda parte -''Contextura 
mentales del agustinismo y sus dis- deauespíritu"-haceunaantología 
tintas proyecciones históricas en lí- de text9s de Agustín, estableciendo 
neas filosóficas y teológicas diver- la unidad del análisis fllosófico y 
gentes. Es la historia de un caminar teológico, sus enlaces rítmicos, en 
del espíritu en tensiones siempre re- ~ lectura que es también medita-
novadas, pero que son permanentes, . 'l5n espiritual. Textos que piden 
y la dificultad de una síntesis abar- tM lentitud recatada, -como en 
cadora siempre frágil por desequi- ·' dicción con el movimiento 

turbulento de la historia- que no se 
extravíe velozmente en las tensio­
nes. "En el mandamiento del amor 
se cifra toda filosofía" nos recuerda 

. Przywara al estudiar la primacía de 
· la verdad. La secuencia de sus capí­
tulos es l. Verdad. 11. Fe-Inteligen­
cia-Visión. 111. Búsqueda Intermina­
ble. Dios Infinito. IV. Devenir-Ser, 
V. Creatura-Creador VI. Espíritu­
Dios. VII. Dios-hombre. VIII. Cami­
no-Verdad-Vida. IX. Cabeza-Cuerpo. 
X. Estado de Dios. XI. P,or Cristo 
Hombre a Cristo Dios. XII. Hombre 
de Dios. XIII. Hombre frente a 
Dios. XIV. Hombre en Dios. 

Hemos insistido que hay en la 
historia dos grandes Ecumenes 
-conjugación de múltiples cultu­
ras-. La Ecumene Antigua, la hele­
nística-romana, en cuyo seno irrum­
pió el Cristianismo. San Agustín es 
el genio de su síntesis, que es la gé­
nesis de Europa. Pero el otro genio 
de Agustín, nos dice Przywara es el 
"genio de la Agonía". Es decir, de 
las grandes fronteras, primero en el 
derrumbamiento de la Ecumene 
Antigua, cuando se eleva a la teolo­
gía de la historia de la "Ciudad de 
Dios". Luego su resurrección me­
dieval, en la Europa naciente de las 
ciudades y el fm del Sacro Imperio 
germánico romano·, con Santo To­
más, San Buenaventura y Duns Es­
coto. Finalmente, en la tercera fase, 
en la nueva Ecumene mundial desde 
el siglo XVI. Nos dice Przywara: 
"el moderno renacimiento de Agus­
tín a partir de Descartes hacia He- · 
gel y de Baader hacia Kierkegaard 
desemboca, entre las convulsiones 
de nuestra actualidad, en la fase fi­
nal de esta tercera y quizá última 
europeidad que es la Europa ae la 
''humanidad" (pág. 16). Przywara 
escribía esto en la última guerra 
civil europea, que iba a cerrar el ci­
clo de la unificación de la Eaunene 
mundial bajo la primacía de Euro­
pa. Su "San Agustín" es de 1934, 
en pleno desencadenamiento ' trági­
co de las furias del nazismo, en el . 
"apocalipsis del alma alemana" ( co­
mo defmió Balthasar) que significó 
justamente el fm de la primera fa• 
de la Ecumene mundial, la europea. 
Una segunda época de la Bcumene 
mundial se ha abierto dllde 1945. 
Desde el ángul<t eclesial es el ConcJ. 
lio Vaticano ll. Y aquí, Apltín tilo 
ne un nuevo papel, · tll la &111ft 

frontera cuando emergen China, In­
dia, América Latina, etc. Przywara 
había previsto esta nueva frontera. 
Una cuarta fase, a las tres que el 
también "agónico" Przywara sella­
la. Esa cuarta fase, ya en la segunda 
época de la Ecumene mundial, es la 
que nos ~oca vivir (ver informe 
NEXO 5). 

Desde el ángulo de la teología de 
la historia, Maritain decía que era 
imperativo de nuestra época "reha­
cer la Ciudad de Dios'". No hay du­
da. Fue una de las tareas del Conci­
lio, particularmente en la Gaudium 
et Spes. ¿En qué relación está el 
progreso humano y el progreso del 
Reino? ¿Las culturas y su sucesión 
histórica con la Ciudad de Dios?. 

Estas preguntas desbordan los 
marcos antiguos del pensamiento de 
San Agustín. Ya Bossuet intentó 
una síntesis histórica apresurada y 
frustrada, en los albores de la mo­
dernidad católica. Pocos se han 
atrevido a tan vasta tarea. Sin em­
bargo quien omita a San Agustín, 
no podrá resistir la ''tentación mi­
lenarista", como acaece hoy a mu­
chos cristianos marxistas. Pero no 
es posible permanecer históricamen­
te en el Agustín "antiguo". Es ne­
cesario atravesar con él las fllosofías 
de la historia modernas, en crítica y 
purificación recíprocas. Para esto 
las perspectivas de teólogos como 
Balthasar y Przywara son indiJpen· 
sables. Es, nos parece, la debilidad 
-reverso de la de Bossuet- de nue• 
tras teologías de la h'beración. Pues 
por un lado desbordan lo antlpo 
del agustinismo, pero por otro DO 

han buceado en la profuncUad de 
San Agustín. Probablemenw la Se­
gunda Instrucción Ratzillplf....,. 
libertad y h'beración crltddÍil;'~ 
ga las bases para una 1JIItllff'uialdad 
de los antagonilmOI ~ 
Nadamú~Wfde 

las interropn¿;.; lloJo.. 
gíu de la libenid6ft>, .._OIIlut­
vamente atnu_. _., de tor· 
mental que •S..~. hombre 
del DJol me«elllbll ' 'fueao de 
amor • ...,'llilc ·ea · ~a · Jslesia de 
Crido• ieftned·de la Ciudad de Dios. 

tJ• ·iectura 4e San A¡ustín ac-' 
tual .IUPoat ellllCUelltro con Przy­
wua ... cual, y llO 116lo en su obra 
IOble • "8ail Alultín", que es tam­
bMil·m t'IOJrio· espejo. Por Asustín, 
Przy,rara 10brepasa a Hegel, el ápi­
ce le la modernidad. Pero es ya 
.otra hiltoria. Aquí podría ser útil 

Nao, .,undo trlmatre, junio 1987- 31 



ESCAPARATE 
librada. La historia que nos hace 
Przywara es de singular densidad y 
toma su mayor despliegue contras­
tado a partir de Descartes, en la 

ER ICH PRZYWARA 

SAN AGUSTIN 

Trayectoria de su genio 
Contextura de su espíritu 

Ed. Cristiandad. Madrid 1984 

Juventud siempre lozana la del · 
viejo San Agustín (354~30). Esta­
mos a 1.500 años de su conversión .· 
(agosto del 386) y de su bautismo 
(abril del 387). En el último NEXO 
Pedro Morandé retomaba desde la 
"óptica de la Ciudad de Dios" una 
reflexión sobre América Latina, en 
su ponencia para el congreso orga­
nizado en Lima por la orden de los 
agustinos. San Agustín, Padre de la 
Iglesia latina de Occidente y en con· • 
secuencia nuestro, ya que somos 
"occidentales del tercer mundo" 
(a diferencia del mundo árabe, In­
dia, Africa negra, etc.). Este libro 
magnífico del alemán Erich Przy­
wara da oportunidad de reasumir 
la actualidad de su memoria. 

Przywara define su propósito y 
caracteriza a San Agustín . Este es 
"el pensador de las oposiciones vi­
vientes, de las actitudes contrapues­
tas de defensa y ataque. Sus obras, 
en gran mayoría, son polémicas o 
circunstanciales: tratados rotundos 
contra incrédulos o herejes, o dis­
cunos y cartas vibrantes a fieles y 
deudos. Un pensador de esta índo­
le no puede ser reflejado de manera 
cumplida con la simple versión de 
una de sus producciones, por ca- · 
acterútica o típica que se la juz­

Para delinear su personalidad ·'M, l ..... hay que exhibir una repre-
" 11...- tintética de los temas que 
· - Y del ritmo con que Uegó 

•• Se nos impone,en 
d.el .cometido, doble 

fljlr el tema dominan-

San Agustín 

te del pensamiento agustiniano a 
través de la historia de éste, y la de 
abrir paso a la construcción sintéti­
ca de aquél con los pasajes de la 
obra conjunta que más significa­
ción decisiva tienen" (pág. 7). 
"Porque en virtud de su estilo an­
titético, Agustín es el padre de las 
posturas antagónicas. Al exagerar­
las, suprime aquel optimismo tran­
quilo, aquel tono mayor .de munda­
nidad satisfecha, que conocieron 
Heráclito, Aristóteles y el mismo 
Hegel en su "teología calmante". El 

Erich Przywara 

• b dturlmenre,junio 1987 

estilo de Agustín parece tender ha­
cia una belleza antitética, pero no 
pregona la pacífica conciliación de 
los contrarios. Muy al revés, se tra­
ta de una actitud antitética en ten­
sión. Es la postura antitética del 
"corazón inquieto" de la creatura 
contingente. Por razón de esas an­
títesis, que Uegan hasta la máxima 
tensión, la creatura da testimonio 
de la inmensidad de Dios, en cuan­
to que en eUa misma acontece la 
irreparable ruptura entre los con­
trarios, y es eUa al mismo tiempo la 
"ilimitada aspiración" a la simplici­
dad de Dios. Dios es uno porque es 
infinito. (Pág. 15). 

"Así se convirtió Agustín simul­
táneamente en aquel sabio en quien 
culmina toda la Teología de la Sa­
grada Escritura y de los Santos Pa­
dres, de quien deriva toda la Teolo­
gía de la Escolástica, pero también 
en aqueUa fuente de donde mana­
ron todas las herejías posteriores, 
de manera que las condenaciones 
de la Iglesia parece que apuntan ha­
cia él" (pág. ·97). 

" .. .las antítesis, que teníamos 
que examinar, se van superando a 
medida que se aproximan a la esfe­
ra divina. Esta es en realidad la úl­
tima y definitiva consecuencia de lo 
característico agustiniano, a saber: 
Dios es objetivamente la Unidad de 
aqueUo que en la Creación aparece 
como antagónico" (pág. 35). Agus­
tín es así "intermediario en ese dua­
lismo antagónico" de la creatura 
contingente, que es también albora­
da de la "lui inmutable" (pág. 16). 

fundación católica del pensamiento 
moderno. Así se produce la apasio­
nante secuencia de San Agustín y 
Descartes, seguida por San Agus­
tín y Pascal, y Hegel -Kierkegaard, 
y Newman, hasta San Agustín en la 
actualidad (o sea entonces la feno­
menología y el existencialismo, 
"la mentalidad aporética que carac­
teriza el pensamiento contemporá­
neo y que puede enunciarse así: 
conversión del sistema en problema, 
de la contestación en prégunta, de 
lo definitivo en lo que siempre que­
da abierto de nuevo"). Y todo para 
culminar en el lugar donde el tema 
fundamental del pensamiento se 
reune con el tema fundamental del 
Cristianismo: San Agustín y Santo 
Tomás. De allí viene el propio 
Erich Przywara, uno de los grandes 
pensadores católicos de nuestro si­
glo, maestro de Hans Urs Von Bal­
thasar. 

El saber histórico de Przywara se 
. condensa aquí en un manantial 
apretado de oposiciones que se pro­
siguen, persiguen y convierten. Re­
quiere una lectura pausada, que es 
arrastrada sin embargo por el movi­
miento. La visión del movimiento 
antagónico de la modernidad fllosó­
fica nos lleva hoy a proponer su re­
lectura con la magna obra de Del 
Noce "La Reforma católica y el 
Pensamiento moderno". Claro, son 
lecturas que implican al menos un 
cierto conocimiento escolar de la 
historia de la filosofía. Es arriesga­
do zambuUirse en aguas tan profun­
das, surcadas por corrientes y remo­
linos. Para una iniciación accesible 
previa nada mejor que el librito de 
Juan Pegueroles "El pensamiento 
mosófico de San Agustín" (Ed. La-
bor, Madrid, 1972).De lo contrario, 
el plato fuerte de Przywará puede 
indigestar al novato. Además, hay 

Esta obra de Przywara se divide en Pegueroles una buena bibliogra-
en dos partes. La Primera -"Tra- fía básica para quien quiera ahon-
yectoria de su genio"- caracteriza dar. 
el ritmo de las oposiciones funda- La Segunda parte -''Contextura 
mentales del agustinismo y sus dis- deauespíritu"-haceunaantología 
tintas proyecciones históricas en lí- de text9s de Agustín, estableciendo 
neas filosóficas y teológicas diver- la unidad del análisis fllosófico y 
gentes. Es la historia de un caminar teológico, sus enlaces rítmicos, en 
del espíritu en tensiones siempre re- ~ lectura que es también medita-
novadas, pero que son permanentes, . 'l5n espiritual. Textos que piden 
y la dificultad de una síntesis abar- tM lentitud recatada, -como en 
cadora siempre frágil por desequi- ·' dicción con el movimiento 

turbulento de la historia- que no se 
extravíe velozmente en las tensio­
nes. "En el mandamiento del amor 
se cifra toda filosofía" nos recuerda 

. Przywara al estudiar la primacía de 
· la verdad. La secuencia de sus capí­
tulos es l. Verdad. 11. Fe-Inteligen­
cia-Visión. 111. Búsqueda Intermina­
ble. Dios Infinito. IV. Devenir-Ser, 
V. Creatura-Creador VI. Espíritu­
Dios. VII. Dios-hombre. VIII. Cami­
no-Verdad-Vida. IX. Cabeza-Cuerpo. 
X. Estado de Dios. XI. P,or Cristo 
Hombre a Cristo Dios. XII. Hombre 
de Dios. XIII. Hombre frente a 
Dios. XIV. Hombre en Dios. 

Hemos insistido que hay en la 
historia dos grandes Ecumenes 
-conjugación de múltiples cultu­
ras-. La Ecumene Antigua, la hele­
nística-romana, en cuyo seno irrum­
pió el Cristianismo. San Agustín es 
el genio de su síntesis, que es la gé­
nesis de Europa. Pero el otro genio 
de Agustín, nos dice Przywara es el 
"genio de la Agonía". Es decir, de 
las grandes fronteras, primero en el 
derrumbamiento de la Ecumene 
Antigua, cuando se eleva a la teolo­
gía de la historia de la "Ciudad de 
Dios". Luego su resurrección me­
dieval, en la Europa naciente de las 
ciudades y el fm del Sacro Imperio 
germánico romano·, con Santo To­
más, San Buenaventura y Duns Es­
coto. Finalmente, en la tercera fase, 
en la nueva Ecumene mundial desde 
el siglo XVI. Nos dice Przywara: 
"el moderno renacimiento de Agus­
tín a partir de Descartes hacia He- · 
gel y de Baader hacia Kierkegaard 
desemboca, entre las convulsiones 
de nuestra actualidad, en la fase fi­
nal de esta tercera y quizá última 
europeidad que es la Europa ae la 
''humanidad" (pág. 16). Przywara 
escribía esto en la última guerra 
civil europea, que iba a cerrar el ci­
clo de la unificación de la Eaunene 
mundial bajo la primacía de Euro­
pa. Su "San Agustín" es de 1934, 
en pleno desencadenamiento ' trági­
co de las furias del nazismo, en el . 
"apocalipsis del alma alemana" ( co­
mo defmió Balthasar) que significó 
justamente el fm de la primera fa• 
de la Ecumene mundial, la europea. 
Una segunda época de la Bcumene 
mundial se ha abierto dllde 1945. 
Desde el ángul<t eclesial es el ConcJ. 
lio Vaticano ll. Y aquí, Apltín tilo 
ne un nuevo papel, · tll la &111ft 

frontera cuando emergen China, In­
dia, América Latina, etc. Przywara 
había previsto esta nueva frontera. 
Una cuarta fase, a las tres que el 
también "agónico" Przywara sella­
la. Esa cuarta fase, ya en la segunda 
época de la Ecumene mundial, es la 
que nos ~oca vivir (ver informe 
NEXO 5). 

Desde el ángulo de la teología de 
la historia, Maritain decía que era 
imperativo de nuestra época "reha­
cer la Ciudad de Dios'". No hay du­
da. Fue una de las tareas del Conci­
lio, particularmente en la Gaudium 
et Spes. ¿En qué relación está el 
progreso humano y el progreso del 
Reino? ¿Las culturas y su sucesión 
histórica con la Ciudad de Dios?. 

Estas preguntas desbordan los 
marcos antiguos del pensamiento de 
San Agustín. Ya Bossuet intentó 
una síntesis histórica apresurada y 
frustrada, en los albores de la mo­
dernidad católica. Pocos se han 
atrevido a tan vasta tarea. Sin em­
bargo quien omita a San Agustín, 
no podrá resistir la ''tentación mi­
lenarista", como acaece hoy a mu­
chos cristianos marxistas. Pero no 
es posible permanecer históricamen­
te en el Agustín "antiguo". Es ne­
cesario atravesar con él las fllosofías 
de la historia modernas, en crítica y 
purificación recíprocas. Para esto 
las perspectivas de teólogos como 
Balthasar y Przywara son indiJpen· 
sables. Es, nos parece, la debilidad 
-reverso de la de Bossuet- de nue• 
tras teologías de la h'beración. Pues 
por un lado desbordan lo antlpo 
del agustinismo, pero por otro DO 

han buceado en la profuncUad de 
San Agustín. Probablemenw la Se­
gunda Instrucción Ratzillplf....,. 
libertad y h'beración crltddÍil;'~ 
ga las bases para una 1JIItllff'uialdad 
de los antagonilmOI ~ 
Nadamú~Wfde 

las interropn¿;.; lloJo.. 
gíu de la libenid6ft>, .._OIIlut­
vamente atnu_. _., de tor· 
mental que •S..~. hombre 
del DJol me«elllbll ' 'fueao de 
amor • ...,'llilc ·ea · ~a · Jslesia de 
Crido• ieftned·de la Ciudad de Dios. 

tJ• ·iectura 4e San A¡ustín ac-' 
tual .IUPoat ellllCUelltro con Przy­
wua ... cual, y llO 116lo en su obra 
IOble • "8ail Alultín", que es tam­
bMil·m t'IOJrio· espejo. Por Asustín, 
Przy,rara 10brepasa a Hegel, el ápi­
ce le la modernidad. Pero es ya 
.otra hiltoria. Aquí podría ser útil 

Nao, .,undo trlmatre, junio 1987- 31 



recordar nuestro comentario a Me­
lendo en NEXO 2, sobre la lógica 
de las oposiciones, imposible de sos­
tener viviente sin un "espíritu de 
los antagonismos" al modo de Przy­
wara. 

Esta edición del San Agustín de 
Przywara es la segunda, pues la pri­
mera la hizo la Revista de Occiden­
te argentina en 1949, siempre en la 
espléndida traducción del agustino 
Lope Cilleruelo, con un lenguaje de 
elegancia palpitante. Ya entonces 
esta obra nos dejó un sello inolvi­
dable, que quisiéramos comunicar 
a los nuevos jóvenes. 

AMF 

DIEGO .GRACIA 

VOLUNTAD DE VERDAD 
Para leer a Zubiri 

Ed. Labor. Madrid 1986 

Esta década del 80 ¿abrirá el 
tiempo latinoamericano de Zubiri? 
Pues de golpe, en el desierto de la 
fllosofía contemporánea, irrumpe 
en el ámbito de nuestra lengua, una 
masiva publicación de obras impor­
tantes de Xavier Zubiri(1898-1983). 
Mú libros que en toda su vida ante­
rior. Por lo pronto, su obra funda­
mental "La inteJiamcia 1e11tieate" 
en tres libros: lntelipada y Reali­
dad (1980), InteliJenda y Lop 
(1982), InteJi&enda y Ra6a 
( 1983). A los que han seguido, en 
fonna póstuma, "FJ Hombre y 
Dios" (1984) y "Sobre el Hombre" 
(1986). Todos editados pulcramen­
te por Alianza Universitaria de Ma­
drid. Y parece que seguirá, de modo 
asiduo, la publicación de los cursos 
que ha dictado, casi sin interrup­
ción desde 1945 hasta el 75, así 
como otros inéditos. Un aconteci­
miento de primer orden en nuestra 
vida cultural. 

Xsvier Zubiri 

Una irrupción semejante no es 
fácil de digerir. Toda filosofía nue­
va -una nueva reflexión rigurosa 
para alcanzar los principios y funda­
mentos de la realidad en su totali­
dad- gesta inevitablemente un nue­
vo lenguaje. Entonces, desde nues­
tros lenguajes familiares -que supo­
nen aunque no se sepa, otras filo­
sofías, así sean sus restos o esquir- · 
las- se hace penosa la cabal com­
prensión de una auténticamente 
"nueva". Las palabras principales 
y su significado están todavía "du­
ros" con inflexiones no habituales, 
sin masticar, no ablandados social- . 
mente. Así, la lectura se vuelve de­
masiado fatigosa "lingüística". Y . 
si se pretende una lectura rápida, 
de impacientes, se rebota, se que­
da pronto a la vera del camino. To­
do esto, agravado por la concisión 
ascética del pensar zubiriano. En­
tonces se hacen indispensables los 
buenos auxilios "introductorios", 
que "aceiten" -sin banalizar- el 
camino para una ajustada inteli- · 
gencia. Ese es el papel de los bue­
nos discípulos. Tal ei caso ahora 
del Diego Gracia con esta obra in­
troductoria magnífica "para leer 
a Zubiri". El lector y Zubiri no 
la podían tener mejor. 

En el nacimiento de América 
Latina, la "Segunda Escolástica" . 
-la del Renacimiento y del Barro­
co- jugó un poderoso papel con- · 
fJgUrador. Fue la primera que al- • 
canz6 una síntesis fdosófico-teo­
lógica de alcance mundial, en la · 
Ecumene recién inaugurada, en el 

32 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

. esplendor de España y Portugal 
durante el ligio XVI. Pues fue tan­
to española como portuguesa. El 
jesuita español Suárez enseñaba 
en Coimbra, y el dominico portu­
gués Juan de Santo Tomás, ya en 
el canto del cisne de esa síntesis 
en el siglo XVII, era confesor del 
rey de España. En nuestro mundo 
naciente, no sólo inspiraba lo me­
jor de las Leyes de Indias, las dis­
posiciones de cómo fundar las 
"ciudades", sino que animaba el 
"tomismo" la reivindicación que va 
de Montesinos y Las Casas, así co­
mo el "suarecianismo" a los jesui­
tas de las Misiones. Esa "Segunda 
Escolástica" fue salvadora del hu­
manismo renacentista, afirmadora 
de la libertad del hombre. Impul­
sora del Concilio de Trento, contra 
la corrupción impotente del hom­
bre que afirmaba el primer protes­
tantismo de la Reforma, a la vez 
que propugnó la dignidad y liber­
tad de los amerindios. Esta Segun­
qa Escolástica, que corre durante 

. un siglo, de Vitoria de Suárez, fue 
la síntesis intelectual de nuestra 
época fundacional. Tuvo grandes 
poetas, como Fray Luis de León 
y Lope de Vega. Pero éstos, grandes 
creadores de la lengua castellana, 
lo hicieron paralelamente a su fi. 
losofía en latín, no en lengua vul­
gar. De tal modo, nuestra lengua 
sólo comenzó a acceder, por sí 
misma a la ftlosofía, en este siglo 
XX, principalmente a través de Or­
tega y Gasset. Así lo hemos co­
mentado en NEXO 10. Este gran 
lapso de tres siglos es por la deca- · 
dencia de España y Portugal así 
como por las dificultades de gesta­
ción de América Latina, cuya de­
pendencia la vuelve mimética de fi. 
losofías anglo-francesas y luego ale­
manas. Y las síntesis filosóficas sólo 
maduran en los procesos ascenden­
tes de una cultura o nación, son sig­
no de la vida propia, densa, de una 
sociedad. De ahí que nosotros no 
pasemos todavía de los prolegóme­
nos. Profesores de filosofía, aún 
buenos, no son filósofos. 

Sería ingenuo pensar que Espa­
ña y Portugal cortaron sus lazos 
con América Latina desde la inde­
pendencia, en el primer tercio del 
siglo XIX. El mundo ibérico, por 
estar en el origen de América Lati­
na, aunque ahora no se identifique 
como en los primeros tres siglos de 

fonnación, nos está ligado por eso, 
no sólo entonces sino "para siem­
pre". Las raíces son pennanentes. 
Además, aunque con variaciones, 
el papel de España y Portugal es 
para nosotros de importancia siem­
pre renovada. Más España que Por­
tugal. Pues Portugal se ha converti­
do en pequeño y marginal fragmen­
to respecto de Brasil, en tanto que 
España es un "centro" cultural 
importante para América Latina 
como conjunto. Accede fácilmente 
a toda América Latina. Más que 
los latinoamericanos desde cada 
uno de sus países. Desde el IV 
Centenario del nacimiento de Amé­
rica Latina, a través del Modernis­
mo y la generación del 98, los movi­
mientos culturales ospalpies o. his­
panoamericanos están muy entrela­
zados. Hubo el "interregno" del 
franquismo, pero ahora se ha tenni­
nado. Pero aún en ese tiempo, las 
editoriales españolas son decisivas 
para toda América Latina, para su 
"infonnación" a la altura de los 
tiempos. Incluso el "lanzamiento" 
para el conjunto de América Latina 
de la teología de la liberación fué 
hecho desde España en 1972. Amé­
rica Latina no hubiera asimilado el 
Concilio Vaticano 11 sin el alud de 
traducciones españolas de aquellos 
tiempos. O el "boom" novelístico 
latinoamericano, etc. Todo esto, y 
mil razones más, hace que aunque· 
España no sea América Latina, le es 
íntima y entrañable. Si tiene lite­
ratura, o filosofía, o lo que sea . . . 
son "cuasi latinoamericanas". Por 
eso, la irrupción de la filosofía en 
España es también una irrupción 
"cuasi" latinoamericana. No es lo 
mismo, pero tampoco le . es otra. 
Por eso en Nexo damos un lugar 
preferencial a España y Portugal. 
Por necesario interés latinoameri­
cano. Ahora podemos volver a Zu­
biri, entreviendo mejor su impor­
tancia para nosotros. 

Si Zubiri es una madurez filo­
s6fica para España, significa que 
puede ser un escalón importante 
para nuestra madurez. 

En este orden, una última pre­
cisión. Zubiri es un filósofo radi­
cado en la vocación de "princi­
pios", pero -por lo menos no lo 
sabemos- no los ha proyectado 
hacia el movimiento histórico ac­
~ual, hacia la política. Es algo a 
Verificar. En este orden, sería dis­
~to a sus antecesores Ortega y 

D'Ors, incluso Unamuno; lo que 
es, lo tiene "virtual", no en acto. 
Probablemente, como la filosofía 
de Zubiri se desplegó durante el 
franquismo, en las márgenes, fuera 
del oficialismo universitario, silen­
ció su política. Uno, desde lejos, 
piensa que la política de Zubiri 
no hubiera innovado demasiado 
sobre la política de Ortega y Gasset. 
Más aún, la política actual de Espa­
ña, de inserción en el mundo (en 
Europa), está en los ca!riles de Or­
tega. Zubiri, aunque con una filo­
sofía propia, pertenece al mundo 
"orteguiano". La situación de Espa­
ña actual no parece ofrecer otras 
posibilidades inmediatas. Estos son 
límites desde nuestro punto de vis­
ta. América Latina necesita pensar 
a fondo su situación histórica. Por 
eso no bata fdosofía, se requiere 
a la vez falosofía ele la historia, que 
en cuanto "historia" sea desde 
nuestro mirador. 

Ortega y Gasset es símbolo sinte­
tizador de esta España post-fran­
quismo. Si el franquismo puede 
sintbolizarse ftlosóficamente, sería 
en una neo-escolástica tradicionalis­
ta (ajena a las grandes renovacio­
nes en la línea tomista que acaecían 
en Francia, Bélgica, Alemania, Ita­
lia), en el tipo . de Santiago Ramí­
rez y de Roig Gibonella, y fue jus­
tamente el P. Ramírez quien en­
cabezó a fmales de los años 50 la 
mayor ofensiva contra Ortega. Fue 
el P. Ramírez quien habló de un 
"orteguismo católico", como el de 
sus contrincantes Julian Marías y 
Pedro Laín Entralgo. La designa-

. ción es exacta. Hay un amplio "or­
teguismo católico" (que, por su­
puesto, no es idéntico a Ortega), 
ni a todo el "orteguismo"), que 
alcanza también a latinoameri­
canos y una de sus características 
españolas es estar también muy in­
fluido por Zubiri. Pues Zubiri ha 

· ejercido en España una gran in­
fluencia por sus cursos orales, pe­
ro éstos tienen para los que no asis­
ten algo de tan discreto, que se 
vuelve esotérico. De ahí vino una 
gran fama de Zubiri, que precedió 
de lejos a la publicación de sus 
obras propiamente filosóficas. Tan­
to se anunció al "gran filósofo", 
que para los que estábamos lejanos, 
los españoles- peligraban de ser "el 
pastor mentiroso". Que viene el lo­
bo, y el lobo nunca venía. Pero aho­
ra parece que realmente nos quiere 

comer. Y bien, es del "orteguismo 
católico" que proviene esta intro­
ducción a Zubiri. Diego Gracia es 
un discípulo de Laín Entralgo, a 
la vez que ya abiertamente "zubi­
riano". En cierto sentido, el "orte­
guismo católico" ya había comen­
zado con el compañero de Ortega, 
Manuel García Morente. Este fue el 
primero. Bien conocido por sus 
"Lecciones preliminves de faloso­
fía", donde tantos latinoamericanos 
desde 1938 se iniciaron. Ahora, · 
el "orteguismo católico" quiere ir 
filosóficamente más allá de Ortega, 
con Zubiri. 

"Porque aún nos faltan textos 
importantes, hoy sería prematura 
una exposición sistemática de todo 
su pensamiento, pero porque lo ya 
p~blicado es fundamental, parece 
llegada la hora de elaborar una in­
troducción a la filosofía de Zubiri". 
Por otra parte, los últimos libros 
publicados de .Zubiri "constituyen 
el canon hennenéutico para todos 
sus demás escritos". Diego Gracia 
no intenta así una exposición resu­
mida de la ftlosofía de Zubiri, sino 
que centra todos sus esfuerzos en 
la idea nuclear y original que Zubiri 
se forjó del "saber ftlosófico". 
¿Qué es el saber ftlosófico para 
Zubiri? ¿Cómo, desde dónde se 
planta y se plantea? Tal la interro­
gación de esta introducción. 

Decía Zubiri: "La fdosofía no 
es su historia, pero la historia de 
la filosofía es filosofía". De ahí la 
estructura en dos partes del libro 
de Diego Gracia. La primera parte 
es el proceso histórico ftlosófico 
en que se inscribe Zubiri y desde 
donde gesta su filosofía. La segun­
da parte es ver cómo desde el aná­
lisis de la realidad surge el "saber 
filosófico" mismo de Zubiri. ¿Có­
mo se planta y se plantea en su gé- . 
nesis histórica? ¿Cómo se planta 
y se plantea en su saber la realidad 
misma? Son las dos interrogacio­
nes a que responde Diego García, 
que se condicionan recíprocamente. 

Pero antes de los dos itinerarios 
a recorrer con Zubiri, Diego Gracia 
hace una introducción general so­
bre el "problema de la ftlosofía", 
ubican~o su "tipo de saber" o Sa­
biduría, entendida como "ese tipo 
de saber que llega a las ultimidades 
del mundo y . de la vida, fijando su 
destino y dirigiendo sus actos". Allí 
se fija la diferencia del saber filosó­
fico ori&inado en Grecia, con otras 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987 · 33 



recordar nuestro comentario a Me­
lendo en NEXO 2, sobre la lógica 
de las oposiciones, imposible de sos­
tener viviente sin un "espíritu de 
los antagonismos" al modo de Przy­
wara. 

Esta edición del San Agustín de 
Przywara es la segunda, pues la pri­
mera la hizo la Revista de Occiden­
te argentina en 1949, siempre en la 
espléndida traducción del agustino 
Lope Cilleruelo, con un lenguaje de 
elegancia palpitante. Ya entonces 
esta obra nos dejó un sello inolvi­
dable, que quisiéramos comunicar 
a los nuevos jóvenes. 

AMF 

DIEGO .GRACIA 

VOLUNTAD DE VERDAD 
Para leer a Zubiri 

Ed. Labor. Madrid 1986 

Esta década del 80 ¿abrirá el 
tiempo latinoamericano de Zubiri? 
Pues de golpe, en el desierto de la 
fllosofía contemporánea, irrumpe 
en el ámbito de nuestra lengua, una 
masiva publicación de obras impor­
tantes de Xavier Zubiri(1898-1983). 
Mú libros que en toda su vida ante­
rior. Por lo pronto, su obra funda­
mental "La inteJiamcia 1e11tieate" 
en tres libros: lntelipada y Reali­
dad (1980), InteliJenda y Lop 
(1982), InteJi&enda y Ra6a 
( 1983). A los que han seguido, en 
fonna póstuma, "FJ Hombre y 
Dios" (1984) y "Sobre el Hombre" 
(1986). Todos editados pulcramen­
te por Alianza Universitaria de Ma­
drid. Y parece que seguirá, de modo 
asiduo, la publicación de los cursos 
que ha dictado, casi sin interrup­
ción desde 1945 hasta el 75, así 
como otros inéditos. Un aconteci­
miento de primer orden en nuestra 
vida cultural. 

Xsvier Zubiri 

Una irrupción semejante no es 
fácil de digerir. Toda filosofía nue­
va -una nueva reflexión rigurosa 
para alcanzar los principios y funda­
mentos de la realidad en su totali­
dad- gesta inevitablemente un nue­
vo lenguaje. Entonces, desde nues­
tros lenguajes familiares -que supo­
nen aunque no se sepa, otras filo­
sofías, así sean sus restos o esquir- · 
las- se hace penosa la cabal com­
prensión de una auténticamente 
"nueva". Las palabras principales 
y su significado están todavía "du­
ros" con inflexiones no habituales, 
sin masticar, no ablandados social- . 
mente. Así, la lectura se vuelve de­
masiado fatigosa "lingüística". Y . 
si se pretende una lectura rápida, 
de impacientes, se rebota, se que­
da pronto a la vera del camino. To­
do esto, agravado por la concisión 
ascética del pensar zubiriano. En­
tonces se hacen indispensables los 
buenos auxilios "introductorios", 
que "aceiten" -sin banalizar- el 
camino para una ajustada inteli- · 
gencia. Ese es el papel de los bue­
nos discípulos. Tal ei caso ahora 
del Diego Gracia con esta obra in­
troductoria magnífica "para leer 
a Zubiri". El lector y Zubiri no 
la podían tener mejor. 

En el nacimiento de América 
Latina, la "Segunda Escolástica" . 
-la del Renacimiento y del Barro­
co- jugó un poderoso papel con- · 
fJgUrador. Fue la primera que al- • 
canz6 una síntesis fdosófico-teo­
lógica de alcance mundial, en la · 
Ecumene recién inaugurada, en el 

32 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

. esplendor de España y Portugal 
durante el ligio XVI. Pues fue tan­
to española como portuguesa. El 
jesuita español Suárez enseñaba 
en Coimbra, y el dominico portu­
gués Juan de Santo Tomás, ya en 
el canto del cisne de esa síntesis 
en el siglo XVII, era confesor del 
rey de España. En nuestro mundo 
naciente, no sólo inspiraba lo me­
jor de las Leyes de Indias, las dis­
posiciones de cómo fundar las 
"ciudades", sino que animaba el 
"tomismo" la reivindicación que va 
de Montesinos y Las Casas, así co­
mo el "suarecianismo" a los jesui­
tas de las Misiones. Esa "Segunda 
Escolástica" fue salvadora del hu­
manismo renacentista, afirmadora 
de la libertad del hombre. Impul­
sora del Concilio de Trento, contra 
la corrupción impotente del hom­
bre que afirmaba el primer protes­
tantismo de la Reforma, a la vez 
que propugnó la dignidad y liber­
tad de los amerindios. Esta Segun­
qa Escolástica, que corre durante 

. un siglo, de Vitoria de Suárez, fue 
la síntesis intelectual de nuestra 
época fundacional. Tuvo grandes 
poetas, como Fray Luis de León 
y Lope de Vega. Pero éstos, grandes 
creadores de la lengua castellana, 
lo hicieron paralelamente a su fi. 
losofía en latín, no en lengua vul­
gar. De tal modo, nuestra lengua 
sólo comenzó a acceder, por sí 
misma a la ftlosofía, en este siglo 
XX, principalmente a través de Or­
tega y Gasset. Así lo hemos co­
mentado en NEXO 10. Este gran 
lapso de tres siglos es por la deca- · 
dencia de España y Portugal así 
como por las dificultades de gesta­
ción de América Latina, cuya de­
pendencia la vuelve mimética de fi. 
losofías anglo-francesas y luego ale­
manas. Y las síntesis filosóficas sólo 
maduran en los procesos ascenden­
tes de una cultura o nación, son sig­
no de la vida propia, densa, de una 
sociedad. De ahí que nosotros no 
pasemos todavía de los prolegóme­
nos. Profesores de filosofía, aún 
buenos, no son filósofos. 

Sería ingenuo pensar que Espa­
ña y Portugal cortaron sus lazos 
con América Latina desde la inde­
pendencia, en el primer tercio del 
siglo XIX. El mundo ibérico, por 
estar en el origen de América Lati­
na, aunque ahora no se identifique 
como en los primeros tres siglos de 

fonnación, nos está ligado por eso, 
no sólo entonces sino "para siem­
pre". Las raíces son pennanentes. 
Además, aunque con variaciones, 
el papel de España y Portugal es 
para nosotros de importancia siem­
pre renovada. Más España que Por­
tugal. Pues Portugal se ha converti­
do en pequeño y marginal fragmen­
to respecto de Brasil, en tanto que 
España es un "centro" cultural 
importante para América Latina 
como conjunto. Accede fácilmente 
a toda América Latina. Más que 
los latinoamericanos desde cada 
uno de sus países. Desde el IV 
Centenario del nacimiento de Amé­
rica Latina, a través del Modernis­
mo y la generación del 98, los movi­
mientos culturales ospalpies o. his­
panoamericanos están muy entrela­
zados. Hubo el "interregno" del 
franquismo, pero ahora se ha tenni­
nado. Pero aún en ese tiempo, las 
editoriales españolas son decisivas 
para toda América Latina, para su 
"infonnación" a la altura de los 
tiempos. Incluso el "lanzamiento" 
para el conjunto de América Latina 
de la teología de la liberación fué 
hecho desde España en 1972. Amé­
rica Latina no hubiera asimilado el 
Concilio Vaticano 11 sin el alud de 
traducciones españolas de aquellos 
tiempos. O el "boom" novelístico 
latinoamericano, etc. Todo esto, y 
mil razones más, hace que aunque· 
España no sea América Latina, le es 
íntima y entrañable. Si tiene lite­
ratura, o filosofía, o lo que sea . . . 
son "cuasi latinoamericanas". Por 
eso, la irrupción de la filosofía en 
España es también una irrupción 
"cuasi" latinoamericana. No es lo 
mismo, pero tampoco le . es otra. 
Por eso en Nexo damos un lugar 
preferencial a España y Portugal. 
Por necesario interés latinoameri­
cano. Ahora podemos volver a Zu­
biri, entreviendo mejor su impor­
tancia para nosotros. 

Si Zubiri es una madurez filo­
s6fica para España, significa que 
puede ser un escalón importante 
para nuestra madurez. 

En este orden, una última pre­
cisión. Zubiri es un filósofo radi­
cado en la vocación de "princi­
pios", pero -por lo menos no lo 
sabemos- no los ha proyectado 
hacia el movimiento histórico ac­
~ual, hacia la política. Es algo a 
Verificar. En este orden, sería dis­
~to a sus antecesores Ortega y 

D'Ors, incluso Unamuno; lo que 
es, lo tiene "virtual", no en acto. 
Probablemente, como la filosofía 
de Zubiri se desplegó durante el 
franquismo, en las márgenes, fuera 
del oficialismo universitario, silen­
ció su política. Uno, desde lejos, 
piensa que la política de Zubiri 
no hubiera innovado demasiado 
sobre la política de Ortega y Gasset. 
Más aún, la política actual de Espa­
ña, de inserción en el mundo (en 
Europa), está en los ca!riles de Or­
tega. Zubiri, aunque con una filo­
sofía propia, pertenece al mundo 
"orteguiano". La situación de Espa­
ña actual no parece ofrecer otras 
posibilidades inmediatas. Estos son 
límites desde nuestro punto de vis­
ta. América Latina necesita pensar 
a fondo su situación histórica. Por 
eso no bata fdosofía, se requiere 
a la vez falosofía ele la historia, que 
en cuanto "historia" sea desde 
nuestro mirador. 

Ortega y Gasset es símbolo sinte­
tizador de esta España post-fran­
quismo. Si el franquismo puede 
sintbolizarse ftlosóficamente, sería 
en una neo-escolástica tradicionalis­
ta (ajena a las grandes renovacio­
nes en la línea tomista que acaecían 
en Francia, Bélgica, Alemania, Ita­
lia), en el tipo . de Santiago Ramí­
rez y de Roig Gibonella, y fue jus­
tamente el P. Ramírez quien en­
cabezó a fmales de los años 50 la 
mayor ofensiva contra Ortega. Fue 
el P. Ramírez quien habló de un 
"orteguismo católico", como el de 
sus contrincantes Julian Marías y 
Pedro Laín Entralgo. La designa-

. ción es exacta. Hay un amplio "or­
teguismo católico" (que, por su­
puesto, no es idéntico a Ortega), 
ni a todo el "orteguismo"), que 
alcanza también a latinoameri­
canos y una de sus características 
españolas es estar también muy in­
fluido por Zubiri. Pues Zubiri ha 

· ejercido en España una gran in­
fluencia por sus cursos orales, pe­
ro éstos tienen para los que no asis­
ten algo de tan discreto, que se 
vuelve esotérico. De ahí vino una 
gran fama de Zubiri, que precedió 
de lejos a la publicación de sus 
obras propiamente filosóficas. Tan­
to se anunció al "gran filósofo", 
que para los que estábamos lejanos, 
los españoles- peligraban de ser "el 
pastor mentiroso". Que viene el lo­
bo, y el lobo nunca venía. Pero aho­
ra parece que realmente nos quiere 

comer. Y bien, es del "orteguismo 
católico" que proviene esta intro­
ducción a Zubiri. Diego Gracia es 
un discípulo de Laín Entralgo, a 
la vez que ya abiertamente "zubi­
riano". En cierto sentido, el "orte­
guismo católico" ya había comen­
zado con el compañero de Ortega, 
Manuel García Morente. Este fue el 
primero. Bien conocido por sus 
"Lecciones preliminves de faloso­
fía", donde tantos latinoamericanos 
desde 1938 se iniciaron. Ahora, · 
el "orteguismo católico" quiere ir 
filosóficamente más allá de Ortega, 
con Zubiri. 

"Porque aún nos faltan textos 
importantes, hoy sería prematura 
una exposición sistemática de todo 
su pensamiento, pero porque lo ya 
p~blicado es fundamental, parece 
llegada la hora de elaborar una in­
troducción a la filosofía de Zubiri". 
Por otra parte, los últimos libros 
publicados de .Zubiri "constituyen 
el canon hennenéutico para todos 
sus demás escritos". Diego Gracia 
no intenta así una exposición resu­
mida de la ftlosofía de Zubiri, sino 
que centra todos sus esfuerzos en 
la idea nuclear y original que Zubiri 
se forjó del "saber ftlosófico". 
¿Qué es el saber ftlosófico para 
Zubiri? ¿Cómo, desde dónde se 
planta y se plantea? Tal la interro­
gación de esta introducción. 

Decía Zubiri: "La fdosofía no 
es su historia, pero la historia de 
la filosofía es filosofía". De ahí la 
estructura en dos partes del libro 
de Diego Gracia. La primera parte 
es el proceso histórico ftlosófico 
en que se inscribe Zubiri y desde 
donde gesta su filosofía. La segun­
da parte es ver cómo desde el aná­
lisis de la realidad surge el "saber 
filosófico" mismo de Zubiri. ¿Có­
mo se planta y se plantea en su gé- . 
nesis histórica? ¿Cómo se planta 
y se plantea en su saber la realidad 
misma? Son las dos interrogacio­
nes a que responde Diego García, 
que se condicionan recíprocamente. 

Pero antes de los dos itinerarios 
a recorrer con Zubiri, Diego Gracia 
hace una introducción general so­
bre el "problema de la ftlosofía", 
ubican~o su "tipo de saber" o Sa­
biduría, entendida como "ese tipo 
de saber que llega a las ultimidades 
del mundo y . de la vida, fijando su 
destino y dirigiendo sus actos". Allí 
se fija la diferencia del saber filosó­
fico ori&inado en Grecia, con otras 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987 · 33 



sabidurías - tanto de las teogonías 
y cosmogonías egipcias y caldeas, 
como del Veda braharnánico- así 
como la compenetración de la filo­
sofía con el horizonte teológico 
cristiano, desde San Agustín a He­
gel. Filosofía clásica y teología cris- · 
tiana , dos tipos de sabiduría distin­
tos que se han compenetrado. Pare­
ciera que Zubiri se propone volver. 
a deslindarlas más radicalmente. En 
este punto, Diego Gracia no es cla­
ro. De todos modos , la filosofía , 
que se despliega en tres coordena­
das - saber acerca de las cosas, di­
rección para el mundo y la vida, y 
forma de vida- tiene hoy un "hori­
zonte incierto". El horizonte de He­
gel, que es el punto más alto y ma­
duro del idealismo moderno, está 
resquebrajado, pero no plenamente 
sustituido por un nuevo horizonte. 
Así, Hegel y su descomposición 
por el esfueno de "volver a las 
cosas mismas" sería para Diego Gra­
cia la problemática propiamente 
contemporánea. de la filosofía. Se 
trata de la recuperación más radical 
de un realismo, más allá de todo 
idealismo. 

Desde la "crisis ele HeseJ" co­
mienza la Primera Parte histórica 
de Diego Gracia. Recorre brevemen­
te los intentos de "volver a las cosas · 
mismas" de Feuerbach, Marx, el po­
sitivismo, el pragmatismo, la filoso­
fía de la acción de Blondel. Pero "la · 
fenomenología fue el intento más 
maduro y fecundo de establecer las . 
bases de un horizonte filosófico es­
trictamente post-hegeliano, a un ni· ; 
vel de radicalidad filosófica incom- : 
parablemente mayor que los pro­
pios del materialismo, el positivis­
mo y el pragmatismo" (pag. 29). Es 
en el medio de la "fenomenología" 
que inicia Zubiri su andar filosófi­
co. Desde aquí traza Diego Gracia 
el itinerario filosófico de Zubiri 
en tres etapas, que son los tres ca­
pítulos de la Primera Parte. 

La primera etapa ( 1921-1928) de 
Zubiri, su formación y la forma­
ción de un nuevo horizonte filosófi­
co pasa por Husserl (y Brentano), 
por Ortega y Gasset, y por Heide­
gger. 

La segunda etapa (1931-1945) 
comienzan los planteos propiamen­
te zubirianos. Inicia el pasaje , el 
gran salto epistemológico, desde el 
Heidegger de la "comprensión del 
ser" al Zubiri de la "aprehensión 
de la realidad"·. Aquí ei pensarnien-

to de Zubiri se expresa en su libro 
"Naturaleza, Historia y Dios". 

La tercera etapa (1962-1983) ex­
presa ya abiertamente la mosofía 
de Zubiri. Obviamente, comenzó 
antes, desde el 45, pero fueron cur­
sos orales, sin publicaciones hasta 
1962, donde el libro "Sobre la 
Esencia" abre la exposición de 
su filosofía, que desde 1980 prosi­
gue en la trilogía de la "Inteligen­
cia Sentiente" y en "El Hombre 
y Dios". 

Llegarnos así a la Segunda Par­
te del libro de Gracia, que se con­
centra en dilucidar el núcleo fun­
damental de esta tercera etapa pro­
piamente zubiriana, su "fllosofía · 
primera". Esta es el saber de la 
aprehensión humana. Los datos 
inmediatos para la intelección no 
son en "la conciencia pura" 
(Husserl), lli en la "comprensión 
del ser" (Heidegger) ni en la ''vida" 
(Ortega) sino simplemente el "sen­
tir". La inRiecci6a es inera actua­
lizad6a ele lo ral. Hay aquí tres 
términos· "intllecc:i6n ", "realidad" 
y "~etullizlci61l". ·Son los tres mo­
mentos 'de tJil 10lo acto, el de 
"lpft!helul6n · h-...a". Son los 
tres capítulos, estudio de los tres 
momento&: L La lntelecd6n (mo­
mento no4tico de la aprehensión 
humana). Aquí la obra principal 
ea la ·· "Inteligencia sentiente". 2. 
La raHdld (el momento noemático 
de la aprehensión humana). La obra 
principal ea "Sobre la Esencia". 3. 
La relipci6n o -momento de fuerza 
impositiva de ICtualización (mo­
mento noáJico de la aprehensión 
humana). La obra principal aquí · 
es "El hombre y Dios". 

Y ya alcanza como presentación. 
Sobre la filosofía misma de Zubiri 
volveremos en su oportunidad. Es 
Zubiri el primer filósofo original y 
sistemático de nuestra lengua, luego 
de Suárez en nuestra cultura. ¿Es 
verdaderamente el más allá de 
Husserl, Ortega y Heidegger? En 
América Latina esa "crisis de hori­
zonte" de la descomposición de 
Hegel y el esfueno de "volver a las 
cosas mismas" ha tomado ultima­
mente los restos del neo-positivis­
mo y el materialismo fi~::'~nficos, 
con un "mínimo" de filosofía , y 
sobreviven algo desvanecidos 
Husserl, Ortega y Heidegger. Zubiri 
¿abre el camino a una respuesta 
más cabal? Su vuelta a las "cosas 
mismas" ¿será auténtica contribu-

34- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

ción al establecimiento del "nuevo 
horizonte" tan buscado? 

ALBERTO SANGUINETTI 

MONTERO 

GRATUIDAD 

V RESPUESTA 

DEL HOMBRE A DIOS 

Instituto Teológico del Uruguay, 
Monseñor Mariano Soler. 
Montevideo, 1983. 

1. UNA GRATUIDAD QUE 

VALE LA PENA 

Sucede que al frecuentar los es­
critos agustinianos se contagia uno 
sin querer con el embrujo de ese 
estilo tan penetrante de lo real (na­
tural y sobrenatural), que no disi­
mula sus aparentes polos opuestos, 
cayendo en cómodas simplificacio­
nes sino que los respeta y mantiene 
con valentía dentro de la superior 
síntesis de la fe católica. Brota así 
espontáneamente el para-doxon, o 
sea: lo que está más escondido, 
pero existe junto a (para) la común 
opinión superficial ( doxa). 

El libro del joven sacerdote uru­
guayo es útil porque prueba la unión 
totalmente posible de términos anti­
nómicos~ proclamados sin embargo 
por el Evangelio: "Quien pierde su 
vida la ganará" (Mtl0,39). Apren­
demos simultáneamente dos cosas: 

Agustín fue un hombre devorado 
por el ansia de sobrepasarse cons­
tantemente en Dios, de casi diluir­
se en El; así y todo, con dificultad 
encontraremos un autor, que como 
él haya buceado con tanta profun­
didad y expresado en más lumino­
sas sentencias la condición humana. 

"No puede ser que una cosa in­
ferior te haga mejór. . . Acoge, 
pues, este consejo fiel. Sé que quie­
res ser mejor, todos lo sabemos, to­
dos lo queremos: busca lo que es 
mejor que tú , para que él te vuelva 
mejor que tú" (En 32, n;. s.2, 15; 
citada aquí en p.91, n.26). 

Fluye de ahí otra paradoja indi­
cadora de la verdadera grandeza de 
Agustín. El es tanto más sublime, 
cuanto más desconfía de sí mismo, 
cosa palpable en su denodada lucha 
intelectual por lo genuinamente 
cristiano, liberándose del neoplato­
nismo, que mucho lo fascinó. "Vie­
ron (los filósofos) - escribe el san­
to- hacia dónde, pero no vieron 
por dónde ; amaron la patria excel­
sa, pero ignoraron el camino de la 
humildad" {Sermo 160,4; citado 
aquí en p. 101, n. 59). 

En las Retractationes I, 3, 6 
(CSEL, XXXVI, 23-24) rechazará 
como una "ofensa para oídos re­
ligiosos", cuanto él mismo escri­
biera en su obra de juventud: Soli­
loquia, 1, xnt, 23 , a saber: que no 
hay más que un solo camino para 
unirse a la Sabiduría, "como si hu­
biera otro camino fuera de Cristo, 
quien dijo: yo soy el camino". 

El conocimiento del "deseen­
sus Dei" (diametralmente opues­
to al movimiento de fuga hacia el 
mundo inmaculado de las ideas) 
le sirvió para superar el platonis­
mo (si bien, como veremos, le que­
dan resabios aquí y allá) ; en ese 
abajamiento del Verbo vio duran­
te toda su vida la diferencia esen­
cial entre lo cristiano y lo mera­
mente filosófico. 

Se explica así que el libro más 
popularmente conocido del santo, 
sus Confessiones, lejos de ser un 
mero psicoanálisis (que también lo 
es y profundísimo), ostenta más 
bien la calidad de una psicosínte­
sis, que no se detiene en remover 
el lodo (a la manera de 1. J. 
Rousseau, que se apoderó del céle­
bre título "Confessiones", para dar 
a publicidad su "joun1al intime"). 
"Los trece libros de mis confesio­
nes tanto por mis males como por 

l .. ~t.~'~ . ,.,·.·.'•?. ;\1 .. . M· .;.' ·,. . . . . 1.tilr ' • 

l • ~. ~,.,! 
11 

. 11 i 

l .~1 t'il.t 
Agustfn: sólo nos vertebra la gratuidad 
del amor de Dios. 

mis bienes alaban a Dios justo y 
bueno" (Retractationes, 2, 32, 6; 
citado aquí en p. 137, n. 65). 

2. PERENNIDAD DE 
LO CLASICO 

Se necesita valentía para, desde 
América Latina , encararse con S. 
Agustín. Pero hay que estar reco­
nocidos para con Sanguinetti por 
haberse atrevido a la empresa: la 
verdad es perpetuamente joven. Es 
que ante la eternidad de Dios todos 
los puntos del tiempo son equidis-

. tan tes y, por más que entre sí difie­
ran, se unifican en su común con­
tingencia frente al origen y meta 
de todo devenir. 

Como lo hiciera E. Gilson res­
pecto a 1. Maritain, hay que agrade­
cer a Sanguinetti "por habernos ins­
pirado el coraje de pensar que no 
hay época alguna en la que la ver­
dad no valga la pena de ser dicha 
y por habernos probado por el 
ejemplo, que juzgar lo pasajero a 
la luz de lo que no pasa, lejos de 
hacernos levantar contra nuestro 
tiempo, es el único camino que 
nos conduce a lo que en él mere­
ce ser amado" ("Une sagesse ré­
demptrice" en: Jacques Maritain -
Son oeuvre philosophique, Paris 
- 1948. p. 4). 

Agustín ha sido, sin sombra 
de dudas, un gigante de la patro­
logía latina. Sin pasar por él se nos 
escapan las claves de la Edad Me­
dia, de la misma Reforma protes­
tante (y, por ende, de nuestro mun· 

do moderno con sus luces y sus 
sombras). 

Por lo demás su vigencia perenne 
es tal, que no sólo es comprobada 
por los sabios; tampoco escapa a la 
aguda percepción del pueblo, tal 
como lo atestigua el refrán: "Mesa 
sin vino, sermón sin Agustino". 

3. SERMONES SOBRE 
LOS SALMOS 

Otro acierto está en la elecci6n 
de un núcleo amalgamente de la 
teología y la pastoral de Agustín: 
sus tratados y predicaciones sobre 
el Salterio, la mayoría de los cuales 
fue expuesta ante el pueblo criatia· 
no más sencillo de Africa. 

El Salterio es un libro de ora· 
ción; en él se pide, se gime y hasta 

· se increpa a Yahvé porque no sale 
ya más a la cabeza de los ejércitos 
de Israel (Sal. 44, 10-17). Pero es 
evidente que entre sus cánticos pre­
domina la acción de gracias y la ala­
banza. Por eso mismo suele ser con­
siderado como inútil: un devocio­
nario destinado al culto, sin tanto 

· empuje hacia acciones liberadoras 
como el libro del Exodo o las de-

. nuncias proféticas. · 
Sin embargo, las explanaciones 

· de este "opus longe amplissimum" 
de S. Agustín constituyen una de 
las cumbres teológico-pastorales más 
eminentes de la historia. "En ellas 
- observa Sanguinetti- aparece, con 
mayor o menor desarrollo casi todo . 
cuanto Agustín expone en otras 
obras. Por ser comentarios a tex­
tos de la Escritura dirigidos, en su 
mayoría, directa o indirectamente 
al pueblo, podemos encontrar en vi­
vo la riqueza expresiva del predica­
dor" (p. 2). Y en nota, citando a 
M. Comeau: "Asimismo, es en su 
predicación que él da lo mejor de 
sí y es en los Sermones, y sobre 
todo en las Enarrationes in Paalmoa 
o los Tractatus in Johannem donde 
hay que bu5car lo mejor de su obra 
exegética" (ibid, n. 9). 

L. Alonso Schokel, sin duda el 
más grande exégeta espaftol de la 
actualidad, especialista en el ~­
río dice: "Si yo tuviera que C011t10L 
tarme con dos solos COIIWAtiJill 
Loa Salmos no cludlria -
ci6n: Eaar ...... ia!! .... B! 
Agustín 
litzach. 



sabidurías - tanto de las teogonías 
y cosmogonías egipcias y caldeas, 
como del Veda braharnánico- así 
como la compenetración de la filo­
sofía con el horizonte teológico 
cristiano, desde San Agustín a He­
gel. Filosofía clásica y teología cris- · 
tiana , dos tipos de sabiduría distin­
tos que se han compenetrado. Pare­
ciera que Zubiri se propone volver. 
a deslindarlas más radicalmente. En 
este punto, Diego Gracia no es cla­
ro. De todos modos , la filosofía , 
que se despliega en tres coordena­
das - saber acerca de las cosas, di­
rección para el mundo y la vida, y 
forma de vida- tiene hoy un "hori­
zonte incierto". El horizonte de He­
gel, que es el punto más alto y ma­
duro del idealismo moderno, está 
resquebrajado, pero no plenamente 
sustituido por un nuevo horizonte. 
Así, Hegel y su descomposición 
por el esfueno de "volver a las 
cosas mismas" sería para Diego Gra­
cia la problemática propiamente 
contemporánea. de la filosofía. Se 
trata de la recuperación más radical 
de un realismo, más allá de todo 
idealismo. 

Desde la "crisis ele HeseJ" co­
mienza la Primera Parte histórica 
de Diego Gracia. Recorre brevemen­
te los intentos de "volver a las cosas · 
mismas" de Feuerbach, Marx, el po­
sitivismo, el pragmatismo, la filoso­
fía de la acción de Blondel. Pero "la · 
fenomenología fue el intento más 
maduro y fecundo de establecer las . 
bases de un horizonte filosófico es­
trictamente post-hegeliano, a un ni· ; 
vel de radicalidad filosófica incom- : 
parablemente mayor que los pro­
pios del materialismo, el positivis­
mo y el pragmatismo" (pag. 29). Es 
en el medio de la "fenomenología" 
que inicia Zubiri su andar filosófi­
co. Desde aquí traza Diego Gracia 
el itinerario filosófico de Zubiri 
en tres etapas, que son los tres ca­
pítulos de la Primera Parte. 

La primera etapa ( 1921-1928) de 
Zubiri, su formación y la forma­
ción de un nuevo horizonte filosófi­
co pasa por Husserl (y Brentano), 
por Ortega y Gasset, y por Heide­
gger. 

La segunda etapa (1931-1945) 
comienzan los planteos propiamen­
te zubirianos. Inicia el pasaje , el 
gran salto epistemológico, desde el 
Heidegger de la "comprensión del 
ser" al Zubiri de la "aprehensión 
de la realidad"·. Aquí ei pensarnien-

to de Zubiri se expresa en su libro 
"Naturaleza, Historia y Dios". 

La tercera etapa (1962-1983) ex­
presa ya abiertamente la mosofía 
de Zubiri. Obviamente, comenzó 
antes, desde el 45, pero fueron cur­
sos orales, sin publicaciones hasta 
1962, donde el libro "Sobre la 
Esencia" abre la exposición de 
su filosofía, que desde 1980 prosi­
gue en la trilogía de la "Inteligen­
cia Sentiente" y en "El Hombre 
y Dios". 

Llegarnos así a la Segunda Par­
te del libro de Gracia, que se con­
centra en dilucidar el núcleo fun­
damental de esta tercera etapa pro­
piamente zubiriana, su "fllosofía · 
primera". Esta es el saber de la 
aprehensión humana. Los datos 
inmediatos para la intelección no 
son en "la conciencia pura" 
(Husserl), lli en la "comprensión 
del ser" (Heidegger) ni en la ''vida" 
(Ortega) sino simplemente el "sen­
tir". La inRiecci6a es inera actua­
lizad6a ele lo ral. Hay aquí tres 
términos· "intllecc:i6n ", "realidad" 
y "~etullizlci61l". ·Son los tres mo­
mentos 'de tJil 10lo acto, el de 
"lpft!helul6n · h-...a". Son los 
tres capítulos, estudio de los tres 
momento&: L La lntelecd6n (mo­
mento no4tico de la aprehensión 
humana). Aquí la obra principal 
ea la ·· "Inteligencia sentiente". 2. 
La raHdld (el momento noemático 
de la aprehensión humana). La obra 
principal ea "Sobre la Esencia". 3. 
La relipci6n o -momento de fuerza 
impositiva de ICtualización (mo­
mento noáJico de la aprehensión 
humana). La obra principal aquí · 
es "El hombre y Dios". 

Y ya alcanza como presentación. 
Sobre la filosofía misma de Zubiri 
volveremos en su oportunidad. Es 
Zubiri el primer filósofo original y 
sistemático de nuestra lengua, luego 
de Suárez en nuestra cultura. ¿Es 
verdaderamente el más allá de 
Husserl, Ortega y Heidegger? En 
América Latina esa "crisis de hori­
zonte" de la descomposición de 
Hegel y el esfueno de "volver a las 
cosas mismas" ha tomado ultima­
mente los restos del neo-positivis­
mo y el materialismo fi~::'~nficos, 
con un "mínimo" de filosofía , y 
sobreviven algo desvanecidos 
Husserl, Ortega y Heidegger. Zubiri 
¿abre el camino a una respuesta 
más cabal? Su vuelta a las "cosas 
mismas" ¿será auténtica contribu-

34- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

ción al establecimiento del "nuevo 
horizonte" tan buscado? 

ALBERTO SANGUINETTI 

MONTERO 

GRATUIDAD 

V RESPUESTA 

DEL HOMBRE A DIOS 

Instituto Teológico del Uruguay, 
Monseñor Mariano Soler. 
Montevideo, 1983. 

1. UNA GRATUIDAD QUE 

VALE LA PENA 

Sucede que al frecuentar los es­
critos agustinianos se contagia uno 
sin querer con el embrujo de ese 
estilo tan penetrante de lo real (na­
tural y sobrenatural), que no disi­
mula sus aparentes polos opuestos, 
cayendo en cómodas simplificacio­
nes sino que los respeta y mantiene 
con valentía dentro de la superior 
síntesis de la fe católica. Brota así 
espontáneamente el para-doxon, o 
sea: lo que está más escondido, 
pero existe junto a (para) la común 
opinión superficial ( doxa). 

El libro del joven sacerdote uru­
guayo es útil porque prueba la unión 
totalmente posible de términos anti­
nómicos~ proclamados sin embargo 
por el Evangelio: "Quien pierde su 
vida la ganará" (Mtl0,39). Apren­
demos simultáneamente dos cosas: 

Agustín fue un hombre devorado 
por el ansia de sobrepasarse cons­
tantemente en Dios, de casi diluir­
se en El; así y todo, con dificultad 
encontraremos un autor, que como 
él haya buceado con tanta profun­
didad y expresado en más lumino­
sas sentencias la condición humana. 

"No puede ser que una cosa in­
ferior te haga mejór. . . Acoge, 
pues, este consejo fiel. Sé que quie­
res ser mejor, todos lo sabemos, to­
dos lo queremos: busca lo que es 
mejor que tú , para que él te vuelva 
mejor que tú" (En 32, n;. s.2, 15; 
citada aquí en p.91, n.26). 

Fluye de ahí otra paradoja indi­
cadora de la verdadera grandeza de 
Agustín. El es tanto más sublime, 
cuanto más desconfía de sí mismo, 
cosa palpable en su denodada lucha 
intelectual por lo genuinamente 
cristiano, liberándose del neoplato­
nismo, que mucho lo fascinó. "Vie­
ron (los filósofos) - escribe el san­
to- hacia dónde, pero no vieron 
por dónde ; amaron la patria excel­
sa, pero ignoraron el camino de la 
humildad" {Sermo 160,4; citado 
aquí en p. 101, n. 59). 

En las Retractationes I, 3, 6 
(CSEL, XXXVI, 23-24) rechazará 
como una "ofensa para oídos re­
ligiosos", cuanto él mismo escri­
biera en su obra de juventud: Soli­
loquia, 1, xnt, 23 , a saber: que no 
hay más que un solo camino para 
unirse a la Sabiduría, "como si hu­
biera otro camino fuera de Cristo, 
quien dijo: yo soy el camino". 

El conocimiento del "deseen­
sus Dei" (diametralmente opues­
to al movimiento de fuga hacia el 
mundo inmaculado de las ideas) 
le sirvió para superar el platonis­
mo (si bien, como veremos, le que­
dan resabios aquí y allá) ; en ese 
abajamiento del Verbo vio duran­
te toda su vida la diferencia esen­
cial entre lo cristiano y lo mera­
mente filosófico. 

Se explica así que el libro más 
popularmente conocido del santo, 
sus Confessiones, lejos de ser un 
mero psicoanálisis (que también lo 
es y profundísimo), ostenta más 
bien la calidad de una psicosínte­
sis, que no se detiene en remover 
el lodo (a la manera de 1. J. 
Rousseau, que se apoderó del céle­
bre título "Confessiones", para dar 
a publicidad su "joun1al intime"). 
"Los trece libros de mis confesio­
nes tanto por mis males como por 

l .. ~t.~'~ . ,.,·.·.'•?. ;\1 .. . M· .;.' ·,. . . . . 1.tilr ' • 

l • ~. ~,.,! 
11 

. 11 i 

l .~1 t'il.t 
Agustfn: sólo nos vertebra la gratuidad 
del amor de Dios. 

mis bienes alaban a Dios justo y 
bueno" (Retractationes, 2, 32, 6; 
citado aquí en p. 137, n. 65). 

2. PERENNIDAD DE 
LO CLASICO 

Se necesita valentía para, desde 
América Latina , encararse con S. 
Agustín. Pero hay que estar reco­
nocidos para con Sanguinetti por 
haberse atrevido a la empresa: la 
verdad es perpetuamente joven. Es 
que ante la eternidad de Dios todos 
los puntos del tiempo son equidis-

. tan tes y, por más que entre sí difie­
ran, se unifican en su común con­
tingencia frente al origen y meta 
de todo devenir. 

Como lo hiciera E. Gilson res­
pecto a 1. Maritain, hay que agrade­
cer a Sanguinetti "por habernos ins­
pirado el coraje de pensar que no 
hay época alguna en la que la ver­
dad no valga la pena de ser dicha 
y por habernos probado por el 
ejemplo, que juzgar lo pasajero a 
la luz de lo que no pasa, lejos de 
hacernos levantar contra nuestro 
tiempo, es el único camino que 
nos conduce a lo que en él mere­
ce ser amado" ("Une sagesse ré­
demptrice" en: Jacques Maritain -
Son oeuvre philosophique, Paris 
- 1948. p. 4). 

Agustín ha sido, sin sombra 
de dudas, un gigante de la patro­
logía latina. Sin pasar por él se nos 
escapan las claves de la Edad Me­
dia, de la misma Reforma protes­
tante (y, por ende, de nuestro mun· 

do moderno con sus luces y sus 
sombras). 

Por lo demás su vigencia perenne 
es tal, que no sólo es comprobada 
por los sabios; tampoco escapa a la 
aguda percepción del pueblo, tal 
como lo atestigua el refrán: "Mesa 
sin vino, sermón sin Agustino". 

3. SERMONES SOBRE 
LOS SALMOS 

Otro acierto está en la elecci6n 
de un núcleo amalgamente de la 
teología y la pastoral de Agustín: 
sus tratados y predicaciones sobre 
el Salterio, la mayoría de los cuales 
fue expuesta ante el pueblo criatia· 
no más sencillo de Africa. 

El Salterio es un libro de ora· 
ción; en él se pide, se gime y hasta 

· se increpa a Yahvé porque no sale 
ya más a la cabeza de los ejércitos 
de Israel (Sal. 44, 10-17). Pero es 
evidente que entre sus cánticos pre­
domina la acción de gracias y la ala­
banza. Por eso mismo suele ser con­
siderado como inútil: un devocio­
nario destinado al culto, sin tanto 

· empuje hacia acciones liberadoras 
como el libro del Exodo o las de-

. nuncias proféticas. · 
Sin embargo, las explanaciones 

· de este "opus longe amplissimum" 
de S. Agustín constituyen una de 
las cumbres teológico-pastorales más 
eminentes de la historia. "En ellas 
- observa Sanguinetti- aparece, con 
mayor o menor desarrollo casi todo . 
cuanto Agustín expone en otras 
obras. Por ser comentarios a tex­
tos de la Escritura dirigidos, en su 
mayoría, directa o indirectamente 
al pueblo, podemos encontrar en vi­
vo la riqueza expresiva del predica­
dor" (p. 2). Y en nota, citando a 
M. Comeau: "Asimismo, es en su 
predicación que él da lo mejor de 
sí y es en los Sermones, y sobre 
todo en las Enarrationes in Paalmoa 
o los Tractatus in Johannem donde 
hay que bu5car lo mejor de su obra 
exegética" (ibid, n. 9). 

L. Alonso Schokel, sin duda el 
más grande exégeta espaftol de la 
actualidad, especialista en el ~­
río dice: "Si yo tuviera que C011t10L 
tarme con dos solos COIIWAtiJill 
Loa Salmos no cludlria -
ci6n: Eaar ...... ia!! .... B! 
Agustín 
litzach. 



El primero es una obra monu­
mental de la tradición "cristiana, que 
leído en abundancia y con talento 
espiritual hará penetrar como nin­
guno en el sentido profundo de Los 
Salmos ... ¿Qué se ha avanzado 
desde Agustín y desde Delitzsch? 
Desde luego: también Dalí avanza 
sobre Velázquez y Mahler sobre 
Mozart" (Treinta Salmos - Poesía y 
oración, Madrid - 1981 - p. 453 -
454). Es que en los ámbitos del es- . 
píritu no se ad,elanta como en los 
de la técnica o de las ciencias exac­
tas, en que el progreso se efectúa 
por "sustitución" de hipótesis cada 
vez más perfJladas o a causa de 
constantes afinaciones en los apa­
ratos medidores de la materia . En 
Dios y el hombre (como en el arte) 
descubrimos algo más, sólo por 
profundización en lo mismo y es 
forzoso reconocer que hubo en la 
historia genios privilegiados, cuyos 
sondeos divino-humanos llevan el · 
sello de lo clásico, fuente continua 
de inspiración, que, sin poder ser 
repetidos tal cual hoy en día, per- · 
manecen, con todo, como puntos · 
luminosos de referencia. 

4. EL TEMA DE 
LA GRA TU lOAD 

Hace más de una década que 
Sanguinetti viene trabajando con 
el motivo de la "gratuidad" en San 
Agustín. Esto nos lleva a 1973, épo­
ca "caliente" en trastornos socio­
económico-políticos, en el Cono 
Sur. . .. , 

He .aJú, ,otro pito de clarividen­
cia. Polque, el Deeaor de la Gracia 
tuvo que Jlftllllica' 11 mayor parte 
de estas: homilías en. tiempos·. cala­
mitosos, cuando los rindalol · de 
Genserico iban asolando · Italia y la 
misma capital imperial. ' 

A los cristianos peninsulares, que 
se refugiaban despavoridos en Afri.: 
ca, recordaba S. Agustín: "Si 
adoras a Dios porque te dio un fun­
do, ¿no lo adorarás también porque 
te lo quitó? Pero quizás dices: lo 
adoraré porque me dará una quinta, 
pero eterna. Con todo aún piensas 
con una mente corrupta; pues no 
adoras con amor casto, aún ansias 
recompensa. Pues quieres en el . 
mundo futuro lo que es necesario 

que abandones aquí; quieres mudar 
la voluntad carnal, pero no ampu­
tarla" (En 43, 16; aquí p. 64, n. 
111). 

No es esto insensibilidad frente 
a las miserias del prójimo, sino el 
más entrailable amor de pastor, 
que "conduce a las aguas tranqui­
las ... aunque cruce por oscuras 
quebradas" (Sal. 23, 2 y 4). Porque, 
en fm de cuentas, callar esa dimen· 
sión traqndente JI infidelidad 
tanto al Evangelio como a sus- des­
tinatarios. No presentar todo el 
mensaje de Cristo eqqjval.dría a 
suministrar un narcótico '81etargan· 
te, ante una realidad que ha de 
ser encarada desde este mundo. 
Efectivamente: aquellos fugitivos 
que desembarcaban en las costas 
africanas en bu54:a de refugio, ve, 
rían a la propia Hipona asediada 
y capturada por los mismos bár· 
baros, dos décadas después, e~ 
el 430, afto de la muerte de S. 
Agustín. 

Toda la obra de Sanguinetti 
nos lleva de la mano para redes· 
cubrir estos valores que nos le­
vantan más allá de nosotros mis­
mos; ejercicio que no significa 
abandono del mundo, sino el me­
jor camino para amarlo con ver­
dad: en su lugar, sin idolatrado, 
para reconducirlo, en la alabanza 
del hombre, hacia Dios fuente y 
término de todo bien. 

Se ve, entonces, que el único 
foco de un amor interesado pro­
viene de lo creado, que puede in­
terponerse (inter-esse) y obstacu­
lizar el puro ímpetu con que Dios 
nos ordenó únicamente a Sí mismo 
(recordar el célebre: "Nos hiciste 
para ti, e inquieto está nuestro co· 
razón hasta que se aquiete en Ti". 
CG.I}fes.A- Lib. 1, c.l, n.l). 

5. AftTI.CU LACION 
OEbT!SIS 

Parte el autor de la considera­
ción agustiniana sobre la gratuidad 
en Dios, "analogatum ~rinceps", 
puesto que, siendo perfección su­
ma, sólo El puede obrar sin bús­
queda de provecho propio, nada ga-

36 • N•.~~.c., ~;;tindo trimestre. iunio 1987 

nando cuando crea. Su actuar es 
pura dádiva, que no empaña la me­
nor sombra de interés; la creación · 
es una expresión de bondad en be­
neficio de la creatura solamente. 

Todo ello es elevado a grados 
eminentes en la pura misericordia 
que se manifiesta en la Redención. 
Hay allí una nueva iniciativa de 
Dios. "Si los comienzos son divi­
nos -compendia Sanguinetti-, 
también lo es toda la vida del justo. 
Este se encuentra siempre acosado 
por su propia debilidad, en una 
constante lucha que no ha de cesar 
hasta la otra vida, lucha cuya victo­
ria pertenece sólo a la gracia de 
Dios en Jesucristo" (ibid., p. 30). 

Pero el hombre no queda inacti­
vo, en un mero ocasionalismo o en 
un "servo arbitrio" luterano. Frente 
a tales efusiones inagotables de gra­
cia, le toca no ser ingrato, con una 
respuesta que tendrá dos vertientes 
principales: la alabanza a Dios y el 
querer compartir con todos cuanto 
ha recibido. 

Sigue después un fmo análisis 
fllológico-cultural, donde se pone 
en evidencia la originalidad de 
Agustín, al extender a los actos del 
hombre el calificativo de "gratis". 
Porque, como se asentó en el ca­
pítulo anterior, es exclusivo de Dios . 
el amar y obrar con total desinterés. 
Para Agustín, amar o dar culto a 
Dios no significa falta de motiva­
ción por parte del hombre; puede 
decirse, al contrario, que es más 
bien un acto de justicia, pues se 
actúa a impulso del motor de todo 
móvil posible: Dios, causa primera 
y último fm. ¿Por qué, entonces, ha­
blar aquí de gratuidad? Ante todo 
por tratarse de una motivación 
exclusiva, que da razón de sí, por­
que el amor de Dios no tiene otro 
fm externo para su bondad. "Pero 
debe quedar bien claro -advertirá 
el autor- que en Agustín no se dan 
dos motivos contrapuestos o parale­
los: Dios por sí mismo, Dios fin del 
hombre. En el uso de gratis se en­
tiende amar a Dios por El mismo y 
amarlo como quien ha orientado 
al hombre a la posesión del Bien 
infinito. Amar a Dios gratuitamen­
te, como Dios,. es la realización del 
fin del hombre, creado a imagen y 
semejanza, que perfecciona su ser 

ESTA 
STA • •• 

• 

••• necesita de su apoyo para 
defender la identidad 

católica de América Latina. 
para afirmar a Cristo como 

eje del cosmos y de la 
historia. para pensar y crear 
la Pabia Grande en justicia 

y libertad. 

Suscñbase usted y ~e 
una suscñpCI6n. 

Difunda Nexo. Envlenos 
listas de posibles 

suscriptores, con los datos 
completos. 

····-=-EN CUENTA 
NUEVA DIRECCION: 

Avenida Belgrano 1548. Planta Baja. 

1093) Capitai ·FederaL Rep. Argentina. 



imagen en 18 participación de · Dios, 
acercándose y asemejándose a El 
por el amor. Amar gratuitamente 
a Dios como fm del hombre exige 
amarlo como El es en sí, más allá 
del mismo hombre" {Íbid., p. 208). 
El hombre encuentra su fm al olvi· 
darse de sí mismo; perdiéndose se 
encuentra en su raíz y fruto más 
elevado: haber sido hecho como 
"capax Dei". 

Aquí reside la intuición de fon· 
do agustiniana, claramente capta· 
da por Sanguinetti: el _aspecto de 
gratuidad en los actos humanos que 
responde a la gracia, originante de 
todo (creación y redención), pro­
viene de la necesidad de no subver­
tir por la libertad el orden objetivo 
del bien en los seres, entre los cua­
les descuella "la soberanía de la 
bondad divina, única amable por 
sí misma, y obedece así a la ley 
fundamental que resume toda la 
Escritura, el doble mandamiento 
del amor: Dios amado por sí y 
sobre todo, el prójimo amado por 
Dios, uno mismo amado en Dios ... 
La gratuidad humana no surge de 
que el hombre sea bueno y quiera 
hacerle un bien a Dios, sino que 
reconoce y responde a la bondad 
de Dios: Dios obra gratuitamente 
porque es bueno, el hombre por­
que Dios es bueno" (ibid .. p. 193). 

6. UNA OBSERVACION 
CRITICA 

Es imposible dar cuenta de todas 
las riquezas de este libro. La única 
aclaración se refiere a los residuos 
platónicos que, no obstante la gue­
m sin tregua que Agustín sostuvo 
por superarse, de vez en cuando se 
uoman a su pluma. 

Así, por ejemplo, no nos parece 
muy de acuerdo con la totalidad 

:la fe cristiana una frase como és-
.. Bn unión con la oración de 

el c:riatianismo adquiere un 
expenmental, un sa-

que purifica su fe para 
humanidad ele Cris­

de .... peiiDZaS 

a ICII Yerdiele-
181), 
11• puedepa­

Citleo, 10-

bre todo cuando la frase aparece en 
un contexto en que dicha Sagrada 
Humanidad tendría como paralelo 
"los deseos temporales" en oposi­
ción a "los verdaderos bienes". 

Es verdad que el Verbo encarna­
do es "camino" hacia el Padre (Jn 
14,6 - 7), pero no a la manera de 

. las rutas solamente humanas que, 
una vez alcanzado el destino, que­
dan atrás. La carne misma de Cris­
to es meta, porque se encuentra pa­
ra siempre indisolublemente unida 
a la persona del Verbo y éste es 
"consustancial con el Padre". 

Mayor sagacidad tuvo en este . 
asunto otra "doctora de la Igle­
sia", que se declaraba "sin letras", 
pero que supo apartarse hasta de 
uno de sus guías mis luminosos. 
Nos referimos a Teresa de Jesús y 
a Fray Francisco de Osuna, cuyo 
Tercer Abecedario, orientó en sus 
comienzos la oración de la santa. 
Citando a S. Cipriano, S. Agustín, 
S. Gregorio, S. Bernardo y Gersón, 
aconsejaba el autor franciscano 
dejar algunas veces "las criaturas 
de la Sacra Humanidad para subir 
más alto" (Prólogo, Toledo 
-1527-). La gran mística responde 
con su "tesis doctoral" en el cap. 
22 del Ubro de la Vida (su propia 
autobiografía espiritual): "Nosotros 
no somos ángeles, sino tenemos 
cuerpo. Querernos hacer ángeles 
estando en la tierra -y tan en la 

· tierra como yo . estaba...:. es desati­
no". 

· 7. CONCLUSION 

Es ésta una investigación como 
· pocas veces se ven entre nosotros. 
Por lo común se emprenden inda­
gaciones con el objetivo de encon­
trar en la Biblia o las fuentes de la 
teología el espaldarazo para tal o 

· cual línea pastoral, catequética o 
sociopolítica. Se puede observar 
un predominante aprecio por lo que 
"sirva para la práctica y la acción" 
en los máS:div.ersos ámbitos. 

La empresa de Sanguinetti es 
bastante diferente. El que ha elegi-

do nuestro autor es el más remoto 
de sus principios y el más lejano! 
en su término, aunque, por eso" 
mismo íntimamente impulsor de 
todo lo que hacemos: "Interior 
intimo meo et super.ior summo 
meo" (más íntimo que mi pro­
pia intimidad y superior a lo su­
mo del espíritu), Confessiones, Lib 
3, 6. 

. Nada nos aparta de la acción, 
pero le da sentido, la centra y le 
impide degenerar en alocada agita­
ción. 

El desinterés, la gratuidad pare­
cerían fomentar un talante despreo­
cupado, ausente, "teórico" . Sin em­
bargo, se puede decir que es el más 
genuinamente "práctico" (otra vez 
más la paradoja). Pues no subyuga­
rá a la realidad, violentándola para 
que encaje en esquemas preconcebí-

. dos, sino que se dejará guiar dócil­
mente por ella, encontrándola tal 
cual es: fascinante, pero contingen­
te; atractiva, pero .sólo reflejo y 
peldafto hacia la gloria imperecede­
ra de su creador. 

No nos engaftaremos, finalmen­
te, si afmnamos que la predilección 
de Sanguinetti se inclinó en su tra­
bajo hacia la estupenda Enarratio 
53. "Luego, hennanos, ejecutad 
esto en vuestras almas: levantad 
vuestros corazones, agudizad la fi­
nura de vuestra mente , aprended 
a amar gratuitamente a Dios, apren­
ded a despreciar el mundo presente, 
aprended a sacrificar voluntaria­
mente la ofrenda de alabanza, pa­
ra que llevándoos por encima de la 
flor del heno, miréis desde lo alto 
a vuestros enemigos" (En 53,11). 

Puede ser que más de uno se 
sienta incómodo, pensando que 
esa exhortación a "despreciar el· 
mundo" está ya obsoleta después 

· de Gaudium et Spes. 
Es, sin embargo, de perpetua 

actualidad, pues para observar a las 
cosas en su lugar se necesita pers­
pectiva, y para ello separarse de las 
mismas. Verse constantemente in· 
merso en ellas nos envilecerá a su 
nivel . 

La obra de Sanguinetti surge 
no en los ocios académicos, ni en 
medio de bien nutridas bibliotecas 
europeas, sino desde urgentes apre­
mios parroquiales. Pero allí ' tam­
bién por la gratuidad de Dios, en 

· servicio y alabanza. O 

Miguel Antonio Barriola 

INFORME 

Aportes para una recuperación veraz del pasado 

LACUESTION 
INDIGENA EN 

AMERICA LATINA 
' 

' 

Un millón de indios 
quechuas, ayma~ y 
mestizos, se dieron 

~.§ii 



imagen en 18 participación de · Dios, 
acercándose y asemejándose a El 
por el amor. Amar gratuitamente 
a Dios como fm del hombre exige 
amarlo como El es en sí, más allá 
del mismo hombre" {Íbid., p. 208). 
El hombre encuentra su fm al olvi· 
darse de sí mismo; perdiéndose se 
encuentra en su raíz y fruto más 
elevado: haber sido hecho como 
"capax Dei". 

Aquí reside la intuición de fon· 
do agustiniana, claramente capta· 
da por Sanguinetti: el _aspecto de 
gratuidad en los actos humanos que 
responde a la gracia, originante de 
todo (creación y redención), pro­
viene de la necesidad de no subver­
tir por la libertad el orden objetivo 
del bien en los seres, entre los cua­
les descuella "la soberanía de la 
bondad divina, única amable por 
sí misma, y obedece así a la ley 
fundamental que resume toda la 
Escritura, el doble mandamiento 
del amor: Dios amado por sí y 
sobre todo, el prójimo amado por 
Dios, uno mismo amado en Dios ... 
La gratuidad humana no surge de 
que el hombre sea bueno y quiera 
hacerle un bien a Dios, sino que 
reconoce y responde a la bondad 
de Dios: Dios obra gratuitamente 
porque es bueno, el hombre por­
que Dios es bueno" (ibid .. p. 193). 

6. UNA OBSERVACION 
CRITICA 

Es imposible dar cuenta de todas 
las riquezas de este libro. La única 
aclaración se refiere a los residuos 
platónicos que, no obstante la gue­
m sin tregua que Agustín sostuvo 
por superarse, de vez en cuando se 
uoman a su pluma. 

Así, por ejemplo, no nos parece 
muy de acuerdo con la totalidad 

:la fe cristiana una frase como és-
.. Bn unión con la oración de 

el c:riatianismo adquiere un 
expenmental, un sa-

que purifica su fe para 
humanidad ele Cris­

de .... peiiDZaS 

a ICII Yerdiele-
181), 
11• puedepa­

Citleo, 10-

bre todo cuando la frase aparece en 
un contexto en que dicha Sagrada 
Humanidad tendría como paralelo 
"los deseos temporales" en oposi­
ción a "los verdaderos bienes". 

Es verdad que el Verbo encarna­
do es "camino" hacia el Padre (Jn 
14,6 - 7), pero no a la manera de 

. las rutas solamente humanas que, 
una vez alcanzado el destino, que­
dan atrás. La carne misma de Cris­
to es meta, porque se encuentra pa­
ra siempre indisolublemente unida 
a la persona del Verbo y éste es 
"consustancial con el Padre". 

Mayor sagacidad tuvo en este . 
asunto otra "doctora de la Igle­
sia", que se declaraba "sin letras", 
pero que supo apartarse hasta de 
uno de sus guías mis luminosos. 
Nos referimos a Teresa de Jesús y 
a Fray Francisco de Osuna, cuyo 
Tercer Abecedario, orientó en sus 
comienzos la oración de la santa. 
Citando a S. Cipriano, S. Agustín, 
S. Gregorio, S. Bernardo y Gersón, 
aconsejaba el autor franciscano 
dejar algunas veces "las criaturas 
de la Sacra Humanidad para subir 
más alto" (Prólogo, Toledo 
-1527-). La gran mística responde 
con su "tesis doctoral" en el cap. 
22 del Ubro de la Vida (su propia 
autobiografía espiritual): "Nosotros 
no somos ángeles, sino tenemos 
cuerpo. Querernos hacer ángeles 
estando en la tierra -y tan en la 

· tierra como yo . estaba...:. es desati­
no". 

· 7. CONCLUSION 

Es ésta una investigación como 
· pocas veces se ven entre nosotros. 
Por lo común se emprenden inda­
gaciones con el objetivo de encon­
trar en la Biblia o las fuentes de la 
teología el espaldarazo para tal o 

· cual línea pastoral, catequética o 
sociopolítica. Se puede observar 
un predominante aprecio por lo que 
"sirva para la práctica y la acción" 
en los máS:div.ersos ámbitos. 

La empresa de Sanguinetti es 
bastante diferente. El que ha elegi-

do nuestro autor es el más remoto 
de sus principios y el más lejano! 
en su término, aunque, por eso" 
mismo íntimamente impulsor de 
todo lo que hacemos: "Interior 
intimo meo et super.ior summo 
meo" (más íntimo que mi pro­
pia intimidad y superior a lo su­
mo del espíritu), Confessiones, Lib 
3, 6. 

. Nada nos aparta de la acción, 
pero le da sentido, la centra y le 
impide degenerar en alocada agita­
ción. 

El desinterés, la gratuidad pare­
cerían fomentar un talante despreo­
cupado, ausente, "teórico" . Sin em­
bargo, se puede decir que es el más 
genuinamente "práctico" (otra vez 
más la paradoja). Pues no subyuga­
rá a la realidad, violentándola para 
que encaje en esquemas preconcebí-

. dos, sino que se dejará guiar dócil­
mente por ella, encontrándola tal 
cual es: fascinante, pero contingen­
te; atractiva, pero .sólo reflejo y 
peldafto hacia la gloria imperecede­
ra de su creador. 

No nos engaftaremos, finalmen­
te, si afmnamos que la predilección 
de Sanguinetti se inclinó en su tra­
bajo hacia la estupenda Enarratio 
53. "Luego, hennanos, ejecutad 
esto en vuestras almas: levantad 
vuestros corazones, agudizad la fi­
nura de vuestra mente , aprended 
a amar gratuitamente a Dios, apren­
ded a despreciar el mundo presente, 
aprended a sacrificar voluntaria­
mente la ofrenda de alabanza, pa­
ra que llevándoos por encima de la 
flor del heno, miréis desde lo alto 
a vuestros enemigos" (En 53,11). 

Puede ser que más de uno se 
sienta incómodo, pensando que 
esa exhortación a "despreciar el· 
mundo" está ya obsoleta después 

· de Gaudium et Spes. 
Es, sin embargo, de perpetua 

actualidad, pues para observar a las 
cosas en su lugar se necesita pers­
pectiva, y para ello separarse de las 
mismas. Verse constantemente in· 
merso en ellas nos envilecerá a su 
nivel . 

La obra de Sanguinetti surge 
no en los ocios académicos, ni en 
medio de bien nutridas bibliotecas 
europeas, sino desde urgentes apre­
mios parroquiales. Pero allí ' tam­
bién por la gratuidad de Dios, en 

· servicio y alabanza. O 

Miguel Antonio Barriola 

INFORME 

Aportes para una recuperación veraz del pasado 

LACUESTION 
INDIGENA EN 

AMERICA LATINA 
' 

' 

Un millón de indios 
quechuas, ayma~ y 
mestizos, se dieron 

~.§ii 



..... 

La "cuestión indfgena" es un ingrediente de la "cuestión nacional" de América Latina. Forma 
parte, de modo distinguible pero no separable, de la más abarcadora y esencial"cuestión nacional 
latinoamericana". Desconectar la una de la ·otra, es atacar las bases mismas de la unidad latino­
americana, aunque no se sea consciente de ello. 

De ah r que la claridad en el planteo, sin ceder a mitologías deleznables en boga, sea indispensa­
ble. Tal la razón del Informe y su vocación de verdad. Sólo la verdad despeja las brumas en que 
los neocolonialismos actuales quieren envolvernos. Un rasgo de las mentalidades coloniales es que 
dicen ser lo contrario de lo que son realmente. No saben su identidad. A veces luchan contra im­
perialismos de anteayer, para servir a los imperialismos de hoy. Les es "natural" carecer de senti-
do histórico. · 

Decra uno de los mayores intelectuales católicos nuestros, el peruano Víctor Andrés Belaunde 
(1883-1966): "Disminuir la hispanidad o el lncario es disminuir la peruanidad". Tal regla se pue­
de extender a toda América Latina. 

Los orígenes de los cinco siglos de la formación histórica nueva, que es América Latina, no es 
ni mera "negatividad", como cree cierto "indigenismo", ni mera "positividad" como cree cierto 
"hispanismo". Leyendas negras y rosas, por a .. tractal, unilaterales y empobrecedoras, nos son 
inservibles. Actúan contra una auténtica "autoconciencia hist6rica latinoamericana". 

América Latina es un mundo básicamente mestizo. En esa fusi6n la preeminencia cultural ha 
correspondido a lo hispánico, y el mayor s(ntoma as que a la dispersión de las mil lenguas indfge­
nas sucedió la extraordinaria unidad ling(Usticalatinoamericana. Las proporciones de ese masti­
zaje varfan, según tiempos y pafses, pero esas v•iaciones no al18ran el dato sustancial det mestiza­
je, tanto racial como cultural. Asf, propiamen18, la cuesti6n ind(gena tiene gran importancia en 
sólo una parte de América Latina. Radica principalmente -hov como ayer- en las dos áreas que 
eran ya las más importantes en los mundos precolombinos: el 6rea andina (Bolivia, Perú, Ecua­
dor) y el área mesoamericana (Gua18mala y México). 

Pero en esas dos áreas, también la mavor parta de los étnicamen18 ind(genas son mestizos cul­
turales, la mayor fa profesa la fe cat61ica. y los que no, se adscriben a otras formas de cristianis­
mo. Las sobrevivencias puramen18 "pag~n~~" son 8ICISII. Talla realidad. La impresionante movi­
lización religiosa de los ind(genas en 1• J111'811'inacionas de Juan Pablo 11 no tiene antecedentes 
en la historia. Semejan18s manif~ piblica, son elocuentes de suyo y aventan abundantes 
tergiversaciones. 

Sin embargo, hay dram6ti~ ·• ••cuesti6n ind(gena" en América Latina, con dos nú­
cleos fundamentales. El principll, li ..... - "*- indfgenas" son las más atrasadas, las más po­
bres, las más explotadas y di~ltJidlli,¡ ._ més necesitadas de justicia y fraternidad, liberación 
y desarrollo, de cabal in18gr1016ft.,iiilto.w. Esta as la cuestión más concreta y difícil. Es uno de 
los mayores dasaf(os ~un ............. modernizador auténticamente latinoamericano. 

El otro nCicleo as de rnc~e~e ••icltialbilica". Es un punto en que están de acuerdo los dos grandes 
poderes hegem6nic01 mundlai&L V as el siS18m6tico cultivo de un "masoquismo" latinoámericano 
respecto de sus rafees. Se quiere dividir el alma mestiza de América Latina contra sr misma, vol­
ver las dos p.-tes en guerra. V en esa guerra dejarnos sin ninguna rafz. O sea, ni indfgenas ni his­
pánicos, ni mestizos, ni nada, nadie. ¿y qué puede afirmar nadie? ¿Qué es eso de liberar a nadie? 
lOué liberamos o desarrollamos?. Nadie es impotente y materia para que otros pongan su for­
ma. Nadie es mera ma18ria de nuevas· dominaciones coloniales. Es asf como la legftima cuesti6n 
indfgena, separada de la cuestión nacional latinoamericana, se vuelve instrumento de los nuevos 
imperios para descaracterizarnos y dejamos sin historia. Sin ser sujetos reales de nada. Pura mate­
ria prima a moldear por 'ellos, faltos de consistencia y dignidad histórica propia. 

Aquf, en este Informe, que no debe tomarse solo, sino ligado al de Nexo 5 -''América Latina 
en la Ecumene"- empez:amos el abordaje de la "cuestión indfgena", que integra la "cuestión na­
cional latinoamericana". No olvidemos nunca esta premisa, que es gufa segura de discernimiento. 

40 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

LA POB~CION ABORIGEN A LO 

LARGO. DE. LA HISTORIA 
DANiEL VIDART 

Una vastedad impensable de etnias poblaron la América precolombina. En la foto, silv{colas 

brasileños. 

1. PROPOSITOS Y DIFICULTADES 

Este breve estudio tratará de ofrecer un resumen so­
bre algunos aspectos de la población indígena de las 
Américas , es decir, de América del Norte , América Cen­
tral, América insular caribeña y América del Sur. Los as­
pectos escogidos versan sobre los siguientes temas: a) 
cantidad y localización de la población indígena actual; 
b) la condición de las etnias indígenas en el escenario 
de las culturas nacionales; e) las raíces precolombinas del 
mundo indígena contemporáneo; d) los juicios iniciales 
de los descubridores y conquistadores sobre la humani­
dad verdadera o aparente y la índole de los aborígenes 
americanos. Así dichas las cosas, la empresa parece rela­
tivamente simple: la existencia de abundantes y a me­
nudo excelentes apoyos informativos y heurísticos per­
miten intentar una síntesis premiosa, la cual podría re­
sultar correcta y hasta atrayente. 

Pero las dificultades saltan no bien se emprende la 
tarea. Estas son de tipo cualitativo y de tipo cuantitati· 

vo, de carácter temporal y de carácter espacial, de índole 
epistemológica y de índole ideológica. 

Veamos primero las dificultades de tipo cuantitativo. 
Estas se hallan del lado del sujeto cognoscente quien ha 
producido, a partir del descubrimiento y la colonización 
de las Américas, una literatura torrencial, despareja y 
comprometida con las visiones del mundo de sus auto­
res. Dichos autores fueron religiosos o soldados de fortu­
na, científicos o curiosos impertinentes, intelectuales 
ibéricos o propagandistas de otras naciones enemigas de 
España y Portugal. De todos modos, los memoriales, las 
crónicas, los relatos, los adoctrinamientos, las historias, 
las legislaciones, y muchos otros documentos redactidos 
por personas ajenas a las culturas y razas indígenas, 1ie~ 
nen tan colosal frondosidad y han poblado de tal mtldot 
las bibliotecas y los archivos,que el más sagaz de 101 
minantes se pierde en esta selva oscura. 

A la cantidad de los escritos producidos 
dios debe agregarse la calificación del nhie 
para hablar con acierto de un tema, 
elusivo, es menester deflllir 
dio, qué es lo indio, ~. 



..... 

La "cuestión indfgena" es un ingrediente de la "cuestión nacional" de América Latina. Forma 
parte, de modo distinguible pero no separable, de la más abarcadora y esencial"cuestión nacional 
latinoamericana". Desconectar la una de la ·otra, es atacar las bases mismas de la unidad latino­
americana, aunque no se sea consciente de ello. 

De ah r que la claridad en el planteo, sin ceder a mitologías deleznables en boga, sea indispensa­
ble. Tal la razón del Informe y su vocación de verdad. Sólo la verdad despeja las brumas en que 
los neocolonialismos actuales quieren envolvernos. Un rasgo de las mentalidades coloniales es que 
dicen ser lo contrario de lo que son realmente. No saben su identidad. A veces luchan contra im­
perialismos de anteayer, para servir a los imperialismos de hoy. Les es "natural" carecer de senti-
do histórico. · 

Decra uno de los mayores intelectuales católicos nuestros, el peruano Víctor Andrés Belaunde 
(1883-1966): "Disminuir la hispanidad o el lncario es disminuir la peruanidad". Tal regla se pue­
de extender a toda América Latina. 

Los orígenes de los cinco siglos de la formación histórica nueva, que es América Latina, no es 
ni mera "negatividad", como cree cierto "indigenismo", ni mera "positividad" como cree cierto 
"hispanismo". Leyendas negras y rosas, por a .. tractal, unilaterales y empobrecedoras, nos son 
inservibles. Actúan contra una auténtica "autoconciencia hist6rica latinoamericana". 

América Latina es un mundo básicamente mestizo. En esa fusi6n la preeminencia cultural ha 
correspondido a lo hispánico, y el mayor s(ntoma as que a la dispersión de las mil lenguas indfge­
nas sucedió la extraordinaria unidad ling(Usticalatinoamericana. Las proporciones de ese masti­
zaje varfan, según tiempos y pafses, pero esas v•iaciones no al18ran el dato sustancial det mestiza­
je, tanto racial como cultural. Asf, propiamen18, la cuesti6n ind(gena tiene gran importancia en 
sólo una parte de América Latina. Radica principalmente -hov como ayer- en las dos áreas que 
eran ya las más importantes en los mundos precolombinos: el 6rea andina (Bolivia, Perú, Ecua­
dor) y el área mesoamericana (Gua18mala y México). 

Pero en esas dos áreas, también la mavor parta de los étnicamen18 ind(genas son mestizos cul­
turales, la mayor fa profesa la fe cat61ica. y los que no, se adscriben a otras formas de cristianis­
mo. Las sobrevivencias puramen18 "pag~n~~" son 8ICISII. Talla realidad. La impresionante movi­
lización religiosa de los ind(genas en 1• J111'811'inacionas de Juan Pablo 11 no tiene antecedentes 
en la historia. Semejan18s manif~ piblica, son elocuentes de suyo y aventan abundantes 
tergiversaciones. 

Sin embargo, hay dram6ti~ ·• ••cuesti6n ind(gena" en América Latina, con dos nú­
cleos fundamentales. El principll, li ..... - "*- indfgenas" son las más atrasadas, las más po­
bres, las más explotadas y di~ltJidlli,¡ ._ més necesitadas de justicia y fraternidad, liberación 
y desarrollo, de cabal in18gr1016ft.,iiilto.w. Esta as la cuestión más concreta y difícil. Es uno de 
los mayores dasaf(os ~un ............. modernizador auténticamente latinoamericano. 

El otro nCicleo as de rnc~e~e ••icltialbilica". Es un punto en que están de acuerdo los dos grandes 
poderes hegem6nic01 mundlai&L V as el siS18m6tico cultivo de un "masoquismo" latinoámericano 
respecto de sus rafees. Se quiere dividir el alma mestiza de América Latina contra sr misma, vol­
ver las dos p.-tes en guerra. V en esa guerra dejarnos sin ninguna rafz. O sea, ni indfgenas ni his­
pánicos, ni mestizos, ni nada, nadie. ¿y qué puede afirmar nadie? ¿Qué es eso de liberar a nadie? 
lOué liberamos o desarrollamos?. Nadie es impotente y materia para que otros pongan su for­
ma. Nadie es mera ma18ria de nuevas· dominaciones coloniales. Es asf como la legftima cuesti6n 
indfgena, separada de la cuestión nacional latinoamericana, se vuelve instrumento de los nuevos 
imperios para descaracterizarnos y dejamos sin historia. Sin ser sujetos reales de nada. Pura mate­
ria prima a moldear por 'ellos, faltos de consistencia y dignidad histórica propia. 

Aquf, en este Informe, que no debe tomarse solo, sino ligado al de Nexo 5 -''América Latina 
en la Ecumene"- empez:amos el abordaje de la "cuestión indfgena", que integra la "cuestión na­
cional latinoamericana". No olvidemos nunca esta premisa, que es gufa segura de discernimiento. 

40 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

LA POB~CION ABORIGEN A LO 

LARGO. DE. LA HISTORIA 
DANiEL VIDART 

Una vastedad impensable de etnias poblaron la América precolombina. En la foto, silv{colas 

brasileños. 

1. PROPOSITOS Y DIFICULTADES 

Este breve estudio tratará de ofrecer un resumen so­
bre algunos aspectos de la población indígena de las 
Américas , es decir, de América del Norte , América Cen­
tral, América insular caribeña y América del Sur. Los as­
pectos escogidos versan sobre los siguientes temas: a) 
cantidad y localización de la población indígena actual; 
b) la condición de las etnias indígenas en el escenario 
de las culturas nacionales; e) las raíces precolombinas del 
mundo indígena contemporáneo; d) los juicios iniciales 
de los descubridores y conquistadores sobre la humani­
dad verdadera o aparente y la índole de los aborígenes 
americanos. Así dichas las cosas, la empresa parece rela­
tivamente simple: la existencia de abundantes y a me­
nudo excelentes apoyos informativos y heurísticos per­
miten intentar una síntesis premiosa, la cual podría re­
sultar correcta y hasta atrayente. 

Pero las dificultades saltan no bien se emprende la 
tarea. Estas son de tipo cualitativo y de tipo cuantitati· 

vo, de carácter temporal y de carácter espacial, de índole 
epistemológica y de índole ideológica. 

Veamos primero las dificultades de tipo cuantitativo. 
Estas se hallan del lado del sujeto cognoscente quien ha 
producido, a partir del descubrimiento y la colonización 
de las Américas, una literatura torrencial, despareja y 
comprometida con las visiones del mundo de sus auto­
res. Dichos autores fueron religiosos o soldados de fortu­
na, científicos o curiosos impertinentes, intelectuales 
ibéricos o propagandistas de otras naciones enemigas de 
España y Portugal. De todos modos, los memoriales, las 
crónicas, los relatos, los adoctrinamientos, las historias, 
las legislaciones, y muchos otros documentos redactidos 
por personas ajenas a las culturas y razas indígenas, 1ie~ 
nen tan colosal frondosidad y han poblado de tal mtldot 
las bibliotecas y los archivos,que el más sagaz de 101 
minantes se pierde en esta selva oscura. 

A la cantidad de los escritos producidos 
dios debe agregarse la calificación del nhie 
para hablar con acierto de un tema, 
elusivo, es menester deflllir 
dio, qué es lo indio, ~. 



tóricas y filosófi:;as exhibe la indianidad. A las dificulta­
des del lado del sujeto cognoscente se suman las que 
proponer> 1as cosas a conocer, si es que. se puede reificar 
. de tal modo la condición humana. No hay un indio 
único y ubicuo, no existe un indio abstracto y genérico: 
siempre tenemos que vernos con indianidades específi­
cas. Desde el punto de vista somático los gigantes pata­
gónicos -entre los cuales deben ubicarse a los robustos 
charrúas- eran muy diferentes a los motilones aún sub­
sistentes, casi pigmeos. Los escenarios geográficos -el 
desierto, la selva tropical, las praderas templadas- pro­
piciaron distintas extrategias adaptativas y proporcio­
naron materiales para disímiles tecnologías y dispositivos 
materiales. Los recolectores del planalto brasileño tenían 
un equipamiento económico y una organización social 
mucho más sencillos que los incas o aztecas, ya urbaniza­
dos y altamente militarizados. Recolectores california­
nos y agricultores hidráulicos andinos, plantadores ama­
zónicos de mandioca y mariscadores fueguinos, cazado­
res de bisontes de las llanuras norteamericanas y horti­
cultores de las chinampas mexicanas, entre muchos otros 
casos, configuran una gama tan matizada de tipos cultt~­
rales, sociales y económicas que hablar de un indio único 
resulta un despropósito. Hay más dificultades. Los pro­
blemas de la inserción del blanco en el mundo de los in­
dios -típicos del siglo XV- no son los actuales, pues 
hoy, contrariamente, se trata de la inserción del indio en 
el mundo de los mestizos y de los blancos. Por otra parte 
quienes definen al indio y a su entorno socioeconómico, 
amén de su repertorio espiritual, no son indígenas en su 
inmensa mayoría. Y si son indígenas, ya están incorpo­
rados a un status distinto al del indio primigenio. Los 
académicos extranjeros y criollos contemporáneos, que 
disponen de eficaces medios de comunicación para di­
fundir sus discursos antropológicos o políticos interpre­
tan al indio y a lo indio desde afuera . . El indio prealfa­
beto o analfabeto, selvático o rural, vive calladamente su 
mundo simbólico y comunitario, y lo hace desde aden­
tro. De tal modo el pathos de las experiencias y vivien­
cias del indio caminan por un andarivel distinto al de 
quien lo investiga y describe e interpreta. La intimidad 
del pathos afectivo difiere de la comunicación dellogos, 
intelectual o de lo que se supone como tal, dado que di­
cho logos es casi siempre doxa, es decir, opinión, prejui­
cio, ideología, cuando no mala intención o ignorancia. 
Del mismo modo, en siglos anteriores, ya en el ciclo anti­
llano, ya en el tiempo de la conquista de los imperios 
de las tierras altas, ya en la época del tendido de las 
vías ferroviarias hacia el Far West norteamericano, las 
imágenes del indio y lo indígena varían según la mira­
da de quien contempla unas "realidades" que al final de­
penden de los intereses creados, de los componentes co­
yunturales de cada situación, del rol y la jerarquía social 
del testigo, de la sumisión o rebeldía de los aborígenes, 
etc. 

Los problemas, pues, provienen tanto de una orilla 
como de la otra, de los que conocen, o así lo creen, 
y de los objetos del acto gnoseológico. Toda una sutil 
y complicada dialéctica distorsiona, según las épocas, 
las personas y las situaciones, la inteligencia cabal de 
lo indígena, ya del lado de los valedores, ya del lado 
de los detractores, ya del lado de los espíritus "obje­
tivos" que procuran desvanecer sus escalas de valores 
para asumir la de los indios, una empresa imposible, 
o para colocarse en una posición "imparcial", una 
hazai'ia epistemológica improbable. 

42· Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

Hechas las anteriores advertencias vamos, ahora 
sí, a entrar en el tema. Y lo hacemos, no en un país 
como Bolivia, donde predomina el elemento indígena , 
o como Colombia, donde el mestizaje es intenso, sino 
desde el Uruguay, una nación que se envanece por ha­
ber liquidado las últimas tribus de indios levantiscos 
hace 1 50 ailos gracias a una traicionera emboscada. 

2.POBLACION INDIGENA ACTUAL 
EN LOS PAISES AMERICANOS 

¿Cuántos son y dónde se localizan los indios ame­
ricanos contemporáneos? Para responder a esta pre­
gunta es preciso decir antes qué se entiende por indio 
y qué criterios se utilizan para hacerlo. 

En primer lugar, esta operación. se practica sobre 
un objeto-cosa (1) que pertenece a un sector humano 
vencido. Los indios han sido las víctimas de la conquis­
ta y colonización de América: de antiguos dueños se 
convirtieron, bajo el dominio de los invasores euro­
peos, en enemigos, en servidores, en salvajes margina­
lizados, en piso ontológico sobre el cual se levantó 
~1 edificio de nuevas culturas importadas desde el Viejo 
Mundo. El Nuevo Mundo, que ya era viejo para los 
indios, rejuvenece súbitamente, tocado por la varita 
etnocéntrica de los descubridores y conquistadores. 

Debemos dejar de lado, por ahora, los distintos 
criterios generacionales o regionales con que los anglo­
sajones e ibéricos distinguieron en el pasado la condi­
ción indígena. Actualmente, a partir de los años cua­
renta de este siglo, el movimiento indigenista, promo­
vido por un grupo esclarecido de políticos, académicos 
y filántropos que procuraban - y procuran- incorporar 
el indio a los "beneficios" de la civilización, ha maneja­
do una serie de definiciones que vale la pena examinar. 
Manuel Gamio, un ilustre mexicano, primer Director 
del Instituto Indigenista Interamericano fundado a 
instancias del Primer Congreso Indigenista (Pátzcuaro, 
Michoacán, 1 940), expresaba que la definición del in­
dio "implica tres preguntas que parecen fáciles de 
contestar pero que no lo son en realidad: ¿Cuántos, 
quiénes y cómo son los habitantes de América que deben 
ser propiamente conceptuados como indígenas?". 2 

Sin descartar del todo el criterio racial, may vago 
en razón del mestizaje y la variedad de tipos indígenas 
y atendiendo a veces al criterio lingüístico, que tam-

l) Este término fue utilizado por el pensador mexicano Luis 
Villoro, en la segunda edición -la primera es de 1950-
de su libro Los grandes momentos del indigenismo en Mé­
xico, Ediciones de La Casa Chata, México, 1979. Lo indí­
gena, en un seg\Jndo momento, el de la "razón universal" 
(el primero fue el de "la Providencia"), aparece como 
"cosa-objeto que determinó". En efecto, "ya no hay 
ningún fondo opaco a la mirada de la razón. Lo indígena 
es lo que ésta es capaz de revelar. En un puro ser deter­
minado por lo universal agótase su realidad. Queda el indio 
entregado al juicio lejano. Su trascendencia se resuelve 
en hecho puro, perfectamente clasificable; sus intenciones, 
en categorías universalizables: es llana facticidad. Lo indí­
gena existe en tanto que objeto de un sujeto impersonal; 
su ser coincide con lo que éste determina en él: es puro 
'exterior', pura superficie sin profundidad y sin revés". 
pp. 169-170. 

2) Gamio, M. Consideraciones sobre el problema indígena. 
Ammca /nd(gena, vol 11, Nro. 2, México, 1941. 

bién resulta a veces despistador pues un hispanoparlan­
te dejaría de ser indio al abandonar su lengua materna, 
Gamio se pronuncia por los rasgos de la cultura objeti­
vada (técnicas materiales o hilotécnicas como pueden 
también llamarse). Si el grupo humano continua usando 
preponderantemente artefactos de estilo precolombino, 
entroncados con la tradición ergológica americana, 
entonces estamos ante una comunidad indígena. Villoro 
hace un inteligente apunte ante esta propuesta de Ga­
mio: "Centramos la noción de lo indígena en lo cultural; 
pero no en las manifestaciones superiores del espíritu, 
que serían incontrolables, sino en el estrato en que la 
cultura manifiesta directamente un sistema de trabajo. 
una organización social y un nivel económico determi­
nado. Tras de la pauta cultural se deja adivinar la posi­
ción económica y social de los pueblos estudiados. Sin 
embargo aún no se califica Jo indígena cualitativa sino 
cuantitativamente. De ahí que nos tengamos que atener, 
para resolver en cada caso si debemos considerar a un 
pueblo como indio o no, a un cálculo cuantitativo de 
sus objetos materiales, que resulta imposible de deter­
minar ( . .. ) El tránsito de lo 'indio' a lo 'no indio' no 
puede medirse por un porcentaje ni por un cálculo de 
suma y resta, porque es un salto cualitativo que impli­
ca un cambio en la especie, en el sistema económico y 
social y no una mera transformación en el grado de 
primitivismo y occidentalización" 3

. 

Unos años después, en 1948, Alfonso Caso, expresa 
lo siguiente , haciendo hincapié en los elementos endó­
genos de identidad y pertenencia, o autoafiliación, pro­
pios de la comunidad y no del individuo: "Yo diría: 
es Indio aquél que se siente pertenecer a una comuni­
dad indígena, y es una comunidad indígena aquella en 
que predominan elementos somáticos no europeos, 
que habla preferentemente una lengua indígena, que 
posee en su cultura material y espiritual elementos 
indígenas en fuerte proporción y que, por último, tiene 
un sentido social de comunidad aislada dentro de otras 
comunidades que la rodean, que la hace djstinguirse 
asimismo de los pueblos de Blancos y de Mestizos". 4 

Caso deja por el camino algo que de la Fuente había 
señalado anteriormente, recogiendo un concepto de 
Lewis y Moes5 : el de minoría nacional oprimida. En 
efecto, para este autor hay una característica a menudo 
pasada "por alto", es decir, "la condición de pauperismo 
económico y la opresión social"6 • En el Acta Final del 
Segundo Congreso Indigenista Interamericano (Cuzco, 
1949) se elabora una definición que , tácitamente , re­
chaza los atributos de "la cultura de la pobreza" y de­
pura los datos del inventario etnográfico: "F! Indio es 
el descendiente de Jos pueblos y naciones precolombinas 
que tiene la misma conciencia social de su condición hu­
mana, asimismo considerada por propios y extraños, 
en su sistema de trabajo, en su lengua y en su tradición, 
aunque éstas hayan sufrido modificaciones por contac­
tos extraños. Lo indio es la expresión de una conciencia 
social vinculada con el sistema de trabajo y la econo­
mía, con el idioma propio y con la tradición nacional 
respectiva de los pueblos o naciones aborígenes" 7

• De-
Jando de lado la oscura redacción y la confusión entre 
tradición nacional y etnia -las naciones globales son las 
:.entidades dominantes donde se destacan como islotes 

etnias dominadas-, esta definición acentÚJl los ele­
t"'t''-.+~-¡ apuntados por Caso. Es decir, que lo indio no 

dado solamente desde la calificación foránea 

Un curandero indígena en ~/ istmo de Oanen (Panamá). 

a cargo de los "no indios" sino también brota, endóge­
namente, del sentimiento y la percepción cultural de los 
propios indígenas. 

Hacia el año 1978 un antropólogo uruguayo residen­
te en México deja de lado la multiplicidad de criterios 
y considera que el indicador principal para distinguir 
a los grupos indígenas de la población no indígena es 

¡ la lengua. Razón no le falta : la lengua no se otorga como 
un don desde el exterior de la comunidad ni se irw.:nta 
como un límite desde ei interior de la misma. Es un he­
cho cultural objetivo, indiferente a la coHcepción emic 
(la autovaloración de la sociedad aborigen o nativa) o 
a la concepción etic (el punto de vista del investigador 
ajeno a esa sociedad). E! indicador lingüístico, dice 
Foladori, es uno de Jc,s más importantes, aun cuando 
"aislado de otros n:. pueda reflejar en toda su magnitud 

. las característk::.s de la población indígena". Pero cons­
tituye un el ... to esencial "en tanto existe una relación 
directa P:ilre el lenguaje y el pensamiento, de tal modo 
que 1 visión del mundo del grupo étnico puede ser 
co!".lprendida con mayor profundidad a partir de su 
propia lengua. E. Sapir escribía: "( .. . ) quizá, en su gé­
nesis y en su práctica cotidiana, el pensamiento no sea 
concebible sin el lenguaje, de la misma manera que el 
razonamiento matemático no es practicable sin la pa­
lanca de un simbolismo matemático adecuado". (El len­
guaje, Fondo de Cultura Económica, México, 1954:22). 

3) Villoro, L. Op. cit, p. 205. 
4) Caso, A. Definición del indio y lo indio. Amirlclllndip 

na, vol. VIII Nro. 4. México, 1948. 
S) Lewis, 0.; Moes, E. Bases para una nueva clefbdc:i6a 

tica del indio. AmmCil Jnd(gena, voL V, Nro. 2, IMII&lo.l 
1946. 

6) De la Fuente, J. Def"mic:ión, pue y deape~, 
en México. Amlrlctz Indlgena, voL 
1947. 

7) Acta Final del Sepado C..., IMiiV • 
caao (Cuzco, Per6). Jloletllt, ,.IJMitJ J 21 .• 
México,1949. 

.._ •r anli 



tóricas y filosófi:;as exhibe la indianidad. A las dificulta­
des del lado del sujeto cognoscente se suman las que 
proponer> 1as cosas a conocer, si es que. se puede reificar 
. de tal modo la condición humana. No hay un indio 
único y ubicuo, no existe un indio abstracto y genérico: 
siempre tenemos que vernos con indianidades específi­
cas. Desde el punto de vista somático los gigantes pata­
gónicos -entre los cuales deben ubicarse a los robustos 
charrúas- eran muy diferentes a los motilones aún sub­
sistentes, casi pigmeos. Los escenarios geográficos -el 
desierto, la selva tropical, las praderas templadas- pro­
piciaron distintas extrategias adaptativas y proporcio­
naron materiales para disímiles tecnologías y dispositivos 
materiales. Los recolectores del planalto brasileño tenían 
un equipamiento económico y una organización social 
mucho más sencillos que los incas o aztecas, ya urbaniza­
dos y altamente militarizados. Recolectores california­
nos y agricultores hidráulicos andinos, plantadores ama­
zónicos de mandioca y mariscadores fueguinos, cazado­
res de bisontes de las llanuras norteamericanas y horti­
cultores de las chinampas mexicanas, entre muchos otros 
casos, configuran una gama tan matizada de tipos cultt~­
rales, sociales y económicas que hablar de un indio único 
resulta un despropósito. Hay más dificultades. Los pro­
blemas de la inserción del blanco en el mundo de los in­
dios -típicos del siglo XV- no son los actuales, pues 
hoy, contrariamente, se trata de la inserción del indio en 
el mundo de los mestizos y de los blancos. Por otra parte 
quienes definen al indio y a su entorno socioeconómico, 
amén de su repertorio espiritual, no son indígenas en su 
inmensa mayoría. Y si son indígenas, ya están incorpo­
rados a un status distinto al del indio primigenio. Los 
académicos extranjeros y criollos contemporáneos, que 
disponen de eficaces medios de comunicación para di­
fundir sus discursos antropológicos o políticos interpre­
tan al indio y a lo indio desde afuera . . El indio prealfa­
beto o analfabeto, selvático o rural, vive calladamente su 
mundo simbólico y comunitario, y lo hace desde aden­
tro. De tal modo el pathos de las experiencias y vivien­
cias del indio caminan por un andarivel distinto al de 
quien lo investiga y describe e interpreta. La intimidad 
del pathos afectivo difiere de la comunicación dellogos, 
intelectual o de lo que se supone como tal, dado que di­
cho logos es casi siempre doxa, es decir, opinión, prejui­
cio, ideología, cuando no mala intención o ignorancia. 
Del mismo modo, en siglos anteriores, ya en el ciclo anti­
llano, ya en el tiempo de la conquista de los imperios 
de las tierras altas, ya en la época del tendido de las 
vías ferroviarias hacia el Far West norteamericano, las 
imágenes del indio y lo indígena varían según la mira­
da de quien contempla unas "realidades" que al final de­
penden de los intereses creados, de los componentes co­
yunturales de cada situación, del rol y la jerarquía social 
del testigo, de la sumisión o rebeldía de los aborígenes, 
etc. 

Los problemas, pues, provienen tanto de una orilla 
como de la otra, de los que conocen, o así lo creen, 
y de los objetos del acto gnoseológico. Toda una sutil 
y complicada dialéctica distorsiona, según las épocas, 
las personas y las situaciones, la inteligencia cabal de 
lo indígena, ya del lado de los valedores, ya del lado 
de los detractores, ya del lado de los espíritus "obje­
tivos" que procuran desvanecer sus escalas de valores 
para asumir la de los indios, una empresa imposible, 
o para colocarse en una posición "imparcial", una 
hazai'ia epistemológica improbable. 

42· Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

Hechas las anteriores advertencias vamos, ahora 
sí, a entrar en el tema. Y lo hacemos, no en un país 
como Bolivia, donde predomina el elemento indígena , 
o como Colombia, donde el mestizaje es intenso, sino 
desde el Uruguay, una nación que se envanece por ha­
ber liquidado las últimas tribus de indios levantiscos 
hace 1 50 ailos gracias a una traicionera emboscada. 

2.POBLACION INDIGENA ACTUAL 
EN LOS PAISES AMERICANOS 

¿Cuántos son y dónde se localizan los indios ame­
ricanos contemporáneos? Para responder a esta pre­
gunta es preciso decir antes qué se entiende por indio 
y qué criterios se utilizan para hacerlo. 

En primer lugar, esta operación. se practica sobre 
un objeto-cosa (1) que pertenece a un sector humano 
vencido. Los indios han sido las víctimas de la conquis­
ta y colonización de América: de antiguos dueños se 
convirtieron, bajo el dominio de los invasores euro­
peos, en enemigos, en servidores, en salvajes margina­
lizados, en piso ontológico sobre el cual se levantó 
~1 edificio de nuevas culturas importadas desde el Viejo 
Mundo. El Nuevo Mundo, que ya era viejo para los 
indios, rejuvenece súbitamente, tocado por la varita 
etnocéntrica de los descubridores y conquistadores. 

Debemos dejar de lado, por ahora, los distintos 
criterios generacionales o regionales con que los anglo­
sajones e ibéricos distinguieron en el pasado la condi­
ción indígena. Actualmente, a partir de los años cua­
renta de este siglo, el movimiento indigenista, promo­
vido por un grupo esclarecido de políticos, académicos 
y filántropos que procuraban - y procuran- incorporar 
el indio a los "beneficios" de la civilización, ha maneja­
do una serie de definiciones que vale la pena examinar. 
Manuel Gamio, un ilustre mexicano, primer Director 
del Instituto Indigenista Interamericano fundado a 
instancias del Primer Congreso Indigenista (Pátzcuaro, 
Michoacán, 1 940), expresaba que la definición del in­
dio "implica tres preguntas que parecen fáciles de 
contestar pero que no lo son en realidad: ¿Cuántos, 
quiénes y cómo son los habitantes de América que deben 
ser propiamente conceptuados como indígenas?". 2 

Sin descartar del todo el criterio racial, may vago 
en razón del mestizaje y la variedad de tipos indígenas 
y atendiendo a veces al criterio lingüístico, que tam-

l) Este término fue utilizado por el pensador mexicano Luis 
Villoro, en la segunda edición -la primera es de 1950-
de su libro Los grandes momentos del indigenismo en Mé­
xico, Ediciones de La Casa Chata, México, 1979. Lo indí­
gena, en un seg\Jndo momento, el de la "razón universal" 
(el primero fue el de "la Providencia"), aparece como 
"cosa-objeto que determinó". En efecto, "ya no hay 
ningún fondo opaco a la mirada de la razón. Lo indígena 
es lo que ésta es capaz de revelar. En un puro ser deter­
minado por lo universal agótase su realidad. Queda el indio 
entregado al juicio lejano. Su trascendencia se resuelve 
en hecho puro, perfectamente clasificable; sus intenciones, 
en categorías universalizables: es llana facticidad. Lo indí­
gena existe en tanto que objeto de un sujeto impersonal; 
su ser coincide con lo que éste determina en él: es puro 
'exterior', pura superficie sin profundidad y sin revés". 
pp. 169-170. 

2) Gamio, M. Consideraciones sobre el problema indígena. 
Ammca /nd(gena, vol 11, Nro. 2, México, 1941. 

bién resulta a veces despistador pues un hispanoparlan­
te dejaría de ser indio al abandonar su lengua materna, 
Gamio se pronuncia por los rasgos de la cultura objeti­
vada (técnicas materiales o hilotécnicas como pueden 
también llamarse). Si el grupo humano continua usando 
preponderantemente artefactos de estilo precolombino, 
entroncados con la tradición ergológica americana, 
entonces estamos ante una comunidad indígena. Villoro 
hace un inteligente apunte ante esta propuesta de Ga­
mio: "Centramos la noción de lo indígena en lo cultural; 
pero no en las manifestaciones superiores del espíritu, 
que serían incontrolables, sino en el estrato en que la 
cultura manifiesta directamente un sistema de trabajo. 
una organización social y un nivel económico determi­
nado. Tras de la pauta cultural se deja adivinar la posi­
ción económica y social de los pueblos estudiados. Sin 
embargo aún no se califica Jo indígena cualitativa sino 
cuantitativamente. De ahí que nos tengamos que atener, 
para resolver en cada caso si debemos considerar a un 
pueblo como indio o no, a un cálculo cuantitativo de 
sus objetos materiales, que resulta imposible de deter­
minar ( . .. ) El tránsito de lo 'indio' a lo 'no indio' no 
puede medirse por un porcentaje ni por un cálculo de 
suma y resta, porque es un salto cualitativo que impli­
ca un cambio en la especie, en el sistema económico y 
social y no una mera transformación en el grado de 
primitivismo y occidentalización" 3

. 

Unos años después, en 1948, Alfonso Caso, expresa 
lo siguiente , haciendo hincapié en los elementos endó­
genos de identidad y pertenencia, o autoafiliación, pro­
pios de la comunidad y no del individuo: "Yo diría: 
es Indio aquél que se siente pertenecer a una comuni­
dad indígena, y es una comunidad indígena aquella en 
que predominan elementos somáticos no europeos, 
que habla preferentemente una lengua indígena, que 
posee en su cultura material y espiritual elementos 
indígenas en fuerte proporción y que, por último, tiene 
un sentido social de comunidad aislada dentro de otras 
comunidades que la rodean, que la hace djstinguirse 
asimismo de los pueblos de Blancos y de Mestizos". 4 

Caso deja por el camino algo que de la Fuente había 
señalado anteriormente, recogiendo un concepto de 
Lewis y Moes5 : el de minoría nacional oprimida. En 
efecto, para este autor hay una característica a menudo 
pasada "por alto", es decir, "la condición de pauperismo 
económico y la opresión social"6 • En el Acta Final del 
Segundo Congreso Indigenista Interamericano (Cuzco, 
1949) se elabora una definición que , tácitamente , re­
chaza los atributos de "la cultura de la pobreza" y de­
pura los datos del inventario etnográfico: "F! Indio es 
el descendiente de Jos pueblos y naciones precolombinas 
que tiene la misma conciencia social de su condición hu­
mana, asimismo considerada por propios y extraños, 
en su sistema de trabajo, en su lengua y en su tradición, 
aunque éstas hayan sufrido modificaciones por contac­
tos extraños. Lo indio es la expresión de una conciencia 
social vinculada con el sistema de trabajo y la econo­
mía, con el idioma propio y con la tradición nacional 
respectiva de los pueblos o naciones aborígenes" 7

• De-
Jando de lado la oscura redacción y la confusión entre 
tradición nacional y etnia -las naciones globales son las 
:.entidades dominantes donde se destacan como islotes 

etnias dominadas-, esta definición acentÚJl los ele­
t"'t''-.+~-¡ apuntados por Caso. Es decir, que lo indio no 

dado solamente desde la calificación foránea 

Un curandero indígena en ~/ istmo de Oanen (Panamá). 

a cargo de los "no indios" sino también brota, endóge­
namente, del sentimiento y la percepción cultural de los 
propios indígenas. 

Hacia el año 1978 un antropólogo uruguayo residen­
te en México deja de lado la multiplicidad de criterios 
y considera que el indicador principal para distinguir 
a los grupos indígenas de la población no indígena es 

¡ la lengua. Razón no le falta : la lengua no se otorga como 
un don desde el exterior de la comunidad ni se irw.:nta 
como un límite desde ei interior de la misma. Es un he­
cho cultural objetivo, indiferente a la coHcepción emic 
(la autovaloración de la sociedad aborigen o nativa) o 
a la concepción etic (el punto de vista del investigador 
ajeno a esa sociedad). E! indicador lingüístico, dice 
Foladori, es uno de Jc,s más importantes, aun cuando 
"aislado de otros n:. pueda reflejar en toda su magnitud 

. las característk::.s de la población indígena". Pero cons­
tituye un el ... to esencial "en tanto existe una relación 
directa P:ilre el lenguaje y el pensamiento, de tal modo 
que 1 visión del mundo del grupo étnico puede ser 
co!".lprendida con mayor profundidad a partir de su 
propia lengua. E. Sapir escribía: "( .. . ) quizá, en su gé­
nesis y en su práctica cotidiana, el pensamiento no sea 
concebible sin el lenguaje, de la misma manera que el 
razonamiento matemático no es practicable sin la pa­
lanca de un simbolismo matemático adecuado". (El len­
guaje, Fondo de Cultura Económica, México, 1954:22). 

3) Villoro, L. Op. cit, p. 205. 
4) Caso, A. Definición del indio y lo indio. Amirlclllndip 

na, vol. VIII Nro. 4. México, 1948. 
S) Lewis, 0.; Moes, E. Bases para una nueva clefbdc:i6a 

tica del indio. AmmCil Jnd(gena, voL V, Nro. 2, IMII&lo.l 
1946. 

6) De la Fuente, J. Def"mic:ión, pue y deape~, 
en México. Amlrlctz Indlgena, voL 
1947. 

7) Acta Final del Sepado C..., IMiiV • 
caao (Cuzco, Per6). Jloletllt, ,.IJMitJ J 21 .• 
México,1949. 

.._ •r anli 



Creemos pues que es totalmente aceptable la lengua 
como el indicador principal. La siguiente cita de Stefa­
no Varese es elocuente en este sentido: "El criterio 
de mayor o de menor autonomía étnico-cultural se 
puede establecer de varias maneras pero el índice más 
práctico de la distinción, el 'índice sintético' (Salvi, 
La Nazione Proibite; La Lingue Tagliate) por excelen-
cia es el idioma. Todo grupo social que maneje sus rela­
ciones sociales y sus relaciones con el mundo por me-
dio de un idioma que no sea el español, necesariamente 
participa de una cultura diferente a la nacional. Eviden­
temente la presencia de un mayor o menor grado de 
bilingüismo complica la utilización del idioma como 
índice sintético de la etnicidad, es decir de la pertenen-

e) Alto porcentaje de población indígena, la cual cons­
tituye la mayoría de la población rural y se integra, 
con ritmo creciente, a la población de las ciudades 
y centros poblados. Los países representativos son 
Guatemala, Bolivia, México, Perú y Ecuador. Colom­
bia, en su región andina, tiene un contingente muy 
grande de población mestiza, aunque los tipos in­
dígenas "puros" sean frecuentes , en el caso de los 
paeces y los guambianos. Por lo que atañe a los in­
dígenas selváticos, Colombia comparte lo expresado 
en b). 

d) Pocos indígenas, situados en zonas de relativa densi-

cia a un universo cultural y semántico diferenciado. 
Complica pero no convalida el criterio". 

Esta posición, como se advertirá, reduce drástica­
mente el número de "verdaderos" indígenas, pues 
el cultivo de las lenguas nativas sólo se mantiene en 
los grupos selváticos aislados, de poco caudal numérico, 
salvo en los casos de Guatemala, Bolivia y Perú. 

La dialéctica entre identidad e identificación, entre 
el nosotros y el ellos, ha sido bien analizada por Mayer 
y Masferrer en un extenso estudio, pero a los efectos 
de nuestra tarea específica interesa fijar la atención 
en la situación social de los grupos indígenas, también 
analizada por estos autores.9 

En la actualidad las poblaciones indígenas revisten 
la siguiente tipología, que no es solamente social sino 
también espacial: 
1) poblaciones con economía autosuficiente y de or­

ganización tribal , localizadas en el área amazónica; 
2) poblaciones articuladas a la sociedad nacional y de or­

ganización campesina, localizadas en las áreas rurales 
de los distintos países; 

3) poblaciones integradas a las ciudades, localizadas 
preponderantemente en los "cinturones de miseria" 
u orillas urbanas. 
Para que funcionen bien las categorías establecidas 

por Mayer y Masferrer es menester complementarlas 
haciendo otro corte, esta vez de tipo vertical. En Amé­
rica los muchos o los pocos indios con respecto a las 
poblaciones nacionales de "blancos" y "mestizos" · 
-categorías que ob~decen mucho más a la estructura 
clasista que al color de la piel- se presentan segdn dis­
tintas modalidades: 

a) Reservaciones legalmente establecidas (o política­
mente impuestas). Este es el caso de los EE.UU. 
y el Canadá. En los EE.UU. el Censo de 1940 con­
sideraba indio a quien tuviera un cuarto de "sangre" 
indígena por lo menos, siempre que la comunidad 
indígena a la cual pertenece lo acepte como tal y 
el gobierno lo tenga inscripto en sus listas "oficiales". 
En cambio para el Office of Indias Affairs es indio 
aquel sujeto de "sangre indígena" -¿qué es la sangre 
indígena?- que tenga un status jurídico dentro de 
su tribu. En el Canadá hay alrededor de 2.200 re­
servaciones para una población indígena de medio 
millón · de personas; dichas reservaciones van de unas . 
pocas hectáreas a territorios de un millón de kiló­
metros cuadrados. 

b) Población indígena asentada en territorios aislados, 
casi siempre de tipo selvícola y no necesariamente 
~ .d.Lónico. ~on : ... : ~asos de Brasil, Paraguay y Ve­
nezuela. 

dad de la población aborigen. Son los casos de Ar­
gentina, Chile, Nicaragua, Costa Rica, Honduras, 
Panamá y El Salvador. 

e) Países que no tienen población indígena tri balizada 
o viviendo en comunidades campesinas. Sin embar­
go hay rasgos somáticos que denotan aún la perviven · 
cia, si bien atenuada, del trasfondo americano origi­
nario . En esta situación se hallan el Uruguay , Cuba, 
Haití y la República Dominicana. 

No puede estudiarse tampoco la población indígena 
enfrentada a la de origen alóctono, en una polarización 
puramente teórica, sin tener en cuenta la realidad del 
mestizaje. Este ha sido muy intenso en las áreas donde 
convivían los europeos y sus descendientes con los ser­
vidores africanos y los indígenas agricultores. En tal 
sentido debe efectuarse una nueva categorización, la 
cual limitaremos, por razones prácticas, al caso de Amé­
rica del Sur. 

En efecto, al tiempo de la conquista había en nues­
tro continente un área de altas culturas, de culturas me­
dias y de culturas inferiores. La clasificación va por cuen­
ta de los etnólogos y tiene que ver con las formas eco­
nómicas y las organizaciones sociales de los diferentes 
grupos de indígenas. Las altas culturas estaban concen­
tradas a lo largo de los Andes y sus vertientes: iban desde 
Colombia al norte de Chile. Se trata de lo que se ha dado 
en llamar las culturas sierrale~. En esta área se había lle­
gádo a la etapa de la civilización y los distintos imperios 
que se sucedieron en ella con sus respectivas metrópolis 
hasta el tiempo de los incas, dan razón de los grandes 
logros materiales y espirituales de las poblaciones in­
dígenas allí asentadas. Agricultura hidráulica, metalurgia, 
arquitectura colosalista, escultura, cerámica de prime- · 
ra calidad, refinados géneros de vida, revelan , entre 
otros aspectos, las conquistas de estos antiguos ame­
ricanos. 

Las culturas medias o intermedias estaban integra­
das por los plantadores del área amazónica y circun­
car~be . Se trataba de poblaciones selváticas, basadas 
'en el cultivo itinerante de la mandioca o yuca, cuyo re-

. ,pertorio tecnológico, aunque variado, no iba más allá 
del equipamiento de grandes o medianas aldeas levan­

, tadas en los claros de los ecosistemas arbóreos de la 
1 hylea. 

8) Foladori, G. El problema indígena en México. CUJZdernos 
Americanos, Año XXXVII, Nro. 6. México, 1978. 

9) Mayer, E.; Masfener, E., La población indígena de América 
en 1978. América Indígena, vol. XXXIX, Nro. 2, México, 
1979. 

L. 

CUADRO Nro. 1 

POBLACION INDIGENA DE ACUERDO A SITUACION SOCIAL 

Pals 

1. Palses con mayorla 
indlgena campesina 
México 
Guatemala 
Ecuador 
Perú 
Bolivia 

s·ub-Totales 

2. Palses con mayorla 
indlgena tribal 

Brasil 
Colombia 
Venezuela 
Panamá 
Paraguay 

Sub-Totales 

3. Pafses con minorl• 
indfgeniiS 

EE.UU. 
Honduras • 
Costa Rica 
Nicaragua • 
El Salvador • 
Chile 
Argentina 

Sub-Totales 

TOTALES 

EN LOS PAISES MIEMBROS 1978 
(cifras en miles de habitantes) 

Poblaci6n % Pobl . 
indlgena dala aut01uficiente 

Total Pob. y de organiza-
absoluto nacion . ciOn tribal 

** 

(1) (2) 

% 
8,042 12.4 (incluidos en col.3) 
3,739 59.7 (incluidos en col.3) 
2,564 33,9 97 
6,025 36,8 206 
3,526 59.2 187 

23,897 491 

243 0,2 186 
547 2,2 421 
202 1,5 150 
121 6,8 93 . "-, 1 &7 - ... 2;3 · 51 

8f ;·:. 902 

1,568 0,7 . .. 
107 3.2 

10 0.6 ... 
43 1.8 

100 2.3 
616 5.7 . .. 
398 1.5 54 

2,849 54 

27,927 1,447 

* 1 nformación no confiable 
** Basados en proyecciones a 1977 

*** Basados en Censos de 1970 
Información no existente o inaplicable 

Pobl. 
articulada 
a la Soc. 
nacional 
y de org. 

campesina 
(3) 

7,212 
2,832 
2,235 
4,010 
2,544 

18,836 

56 
126 
52 

. 27 
- ..... 15 

278 

1,206 

10 

516 
261 

1,995 

21,109 

Fuente: MAYER, E.; MASFERRER, E.; La población indfgena de América en 1978. 
América lndfgena, vol. XXXIX, Nro. 2, México, 1979. 

% 
dala 
pobl . 

rural~** 

% 
36,0 
81,8 
58,4 
73,1 
95,0 

0.1 
1.3 
2,1 
3,7 
1,0 

2.2 

0.9 

23,3 
5.3 

Pobl . % 
integ. dala 

urbana pobl. 
urbana 

(4) 

% 
829 2,9 
907 51,7 
230 8,5 

1,807 22,4 
793 40,0 

4,569 

361 0.7 

3 0.4 

100 1.4 
83 0.4 

547 

5,116 

• 

Nexo • .segundo trimestre. iunio 1987 • 45 



Creemos pues que es totalmente aceptable la lengua 
como el indicador principal. La siguiente cita de Stefa­
no Varese es elocuente en este sentido: "El criterio 
de mayor o de menor autonomía étnico-cultural se 
puede establecer de varias maneras pero el índice más 
práctico de la distinción, el 'índice sintético' (Salvi, 
La Nazione Proibite; La Lingue Tagliate) por excelen-
cia es el idioma. Todo grupo social que maneje sus rela­
ciones sociales y sus relaciones con el mundo por me-
dio de un idioma que no sea el español, necesariamente 
participa de una cultura diferente a la nacional. Eviden­
temente la presencia de un mayor o menor grado de 
bilingüismo complica la utilización del idioma como 
índice sintético de la etnicidad, es decir de la pertenen-

e) Alto porcentaje de población indígena, la cual cons­
tituye la mayoría de la población rural y se integra, 
con ritmo creciente, a la población de las ciudades 
y centros poblados. Los países representativos son 
Guatemala, Bolivia, México, Perú y Ecuador. Colom­
bia, en su región andina, tiene un contingente muy 
grande de población mestiza, aunque los tipos in­
dígenas "puros" sean frecuentes , en el caso de los 
paeces y los guambianos. Por lo que atañe a los in­
dígenas selváticos, Colombia comparte lo expresado 
en b). 

d) Pocos indígenas, situados en zonas de relativa densi-

cia a un universo cultural y semántico diferenciado. 
Complica pero no convalida el criterio". 

Esta posición, como se advertirá, reduce drástica­
mente el número de "verdaderos" indígenas, pues 
el cultivo de las lenguas nativas sólo se mantiene en 
los grupos selváticos aislados, de poco caudal numérico, 
salvo en los casos de Guatemala, Bolivia y Perú. 

La dialéctica entre identidad e identificación, entre 
el nosotros y el ellos, ha sido bien analizada por Mayer 
y Masferrer en un extenso estudio, pero a los efectos 
de nuestra tarea específica interesa fijar la atención 
en la situación social de los grupos indígenas, también 
analizada por estos autores.9 

En la actualidad las poblaciones indígenas revisten 
la siguiente tipología, que no es solamente social sino 
también espacial: 
1) poblaciones con economía autosuficiente y de or­

ganización tribal , localizadas en el área amazónica; 
2) poblaciones articuladas a la sociedad nacional y de or­

ganización campesina, localizadas en las áreas rurales 
de los distintos países; 

3) poblaciones integradas a las ciudades, localizadas 
preponderantemente en los "cinturones de miseria" 
u orillas urbanas. 
Para que funcionen bien las categorías establecidas 

por Mayer y Masferrer es menester complementarlas 
haciendo otro corte, esta vez de tipo vertical. En Amé­
rica los muchos o los pocos indios con respecto a las 
poblaciones nacionales de "blancos" y "mestizos" · 
-categorías que ob~decen mucho más a la estructura 
clasista que al color de la piel- se presentan segdn dis­
tintas modalidades: 

a) Reservaciones legalmente establecidas (o política­
mente impuestas). Este es el caso de los EE.UU. 
y el Canadá. En los EE.UU. el Censo de 1940 con­
sideraba indio a quien tuviera un cuarto de "sangre" 
indígena por lo menos, siempre que la comunidad 
indígena a la cual pertenece lo acepte como tal y 
el gobierno lo tenga inscripto en sus listas "oficiales". 
En cambio para el Office of Indias Affairs es indio 
aquel sujeto de "sangre indígena" -¿qué es la sangre 
indígena?- que tenga un status jurídico dentro de 
su tribu. En el Canadá hay alrededor de 2.200 re­
servaciones para una población indígena de medio 
millón · de personas; dichas reservaciones van de unas . 
pocas hectáreas a territorios de un millón de kiló­
metros cuadrados. 

b) Población indígena asentada en territorios aislados, 
casi siempre de tipo selvícola y no necesariamente 
~ .d.Lónico. ~on : ... : ~asos de Brasil, Paraguay y Ve­
nezuela. 

dad de la población aborigen. Son los casos de Ar­
gentina, Chile, Nicaragua, Costa Rica, Honduras, 
Panamá y El Salvador. 

e) Países que no tienen población indígena tri balizada 
o viviendo en comunidades campesinas. Sin embar­
go hay rasgos somáticos que denotan aún la perviven · 
cia, si bien atenuada, del trasfondo americano origi­
nario . En esta situación se hallan el Uruguay , Cuba, 
Haití y la República Dominicana. 

No puede estudiarse tampoco la población indígena 
enfrentada a la de origen alóctono, en una polarización 
puramente teórica, sin tener en cuenta la realidad del 
mestizaje. Este ha sido muy intenso en las áreas donde 
convivían los europeos y sus descendientes con los ser­
vidores africanos y los indígenas agricultores. En tal 
sentido debe efectuarse una nueva categorización, la 
cual limitaremos, por razones prácticas, al caso de Amé­
rica del Sur. 

En efecto, al tiempo de la conquista había en nues­
tro continente un área de altas culturas, de culturas me­
dias y de culturas inferiores. La clasificación va por cuen­
ta de los etnólogos y tiene que ver con las formas eco­
nómicas y las organizaciones sociales de los diferentes 
grupos de indígenas. Las altas culturas estaban concen­
tradas a lo largo de los Andes y sus vertientes: iban desde 
Colombia al norte de Chile. Se trata de lo que se ha dado 
en llamar las culturas sierrale~. En esta área se había lle­
gádo a la etapa de la civilización y los distintos imperios 
que se sucedieron en ella con sus respectivas metrópolis 
hasta el tiempo de los incas, dan razón de los grandes 
logros materiales y espirituales de las poblaciones in­
dígenas allí asentadas. Agricultura hidráulica, metalurgia, 
arquitectura colosalista, escultura, cerámica de prime- · 
ra calidad, refinados géneros de vida, revelan , entre 
otros aspectos, las conquistas de estos antiguos ame­
ricanos. 

Las culturas medias o intermedias estaban integra­
das por los plantadores del área amazónica y circun­
car~be . Se trataba de poblaciones selváticas, basadas 
'en el cultivo itinerante de la mandioca o yuca, cuyo re-

. ,pertorio tecnológico, aunque variado, no iba más allá 
del equipamiento de grandes o medianas aldeas levan­

, tadas en los claros de los ecosistemas arbóreos de la 
1 hylea. 

8) Foladori, G. El problema indígena en México. CUJZdernos 
Americanos, Año XXXVII, Nro. 6. México, 1978. 

9) Mayer, E.; Masfener, E., La población indígena de América 
en 1978. América Indígena, vol. XXXIX, Nro. 2, México, 
1979. 

L. 

CUADRO Nro. 1 

POBLACION INDIGENA DE ACUERDO A SITUACION SOCIAL 

Pals 

1. Palses con mayorla 
indlgena campesina 
México 
Guatemala 
Ecuador 
Perú 
Bolivia 

s·ub-Totales 

2. Palses con mayorla 
indlgena tribal 

Brasil 
Colombia 
Venezuela 
Panamá 
Paraguay 

Sub-Totales 

3. Pafses con minorl• 
indfgeniiS 

EE.UU. 
Honduras • 
Costa Rica 
Nicaragua • 
El Salvador • 
Chile 
Argentina 

Sub-Totales 

TOTALES 

EN LOS PAISES MIEMBROS 1978 
(cifras en miles de habitantes) 

Poblaci6n % Pobl . 
indlgena dala aut01uficiente 

Total Pob. y de organiza-
absoluto nacion . ciOn tribal 

** 

(1) (2) 

% 
8,042 12.4 (incluidos en col.3) 
3,739 59.7 (incluidos en col.3) 
2,564 33,9 97 
6,025 36,8 206 
3,526 59.2 187 

23,897 491 

243 0,2 186 
547 2,2 421 
202 1,5 150 
121 6,8 93 . "-, 1 &7 - ... 2;3 · 51 

8f ;·:. 902 

1,568 0,7 . .. 
107 3.2 

10 0.6 ... 
43 1.8 

100 2.3 
616 5.7 . .. 
398 1.5 54 

2,849 54 

27,927 1,447 

* 1 nformación no confiable 
** Basados en proyecciones a 1977 

*** Basados en Censos de 1970 
Información no existente o inaplicable 

Pobl. 
articulada 
a la Soc. 
nacional 
y de org. 

campesina 
(3) 

7,212 
2,832 
2,235 
4,010 
2,544 

18,836 

56 
126 
52 

. 27 
- ..... 15 

278 

1,206 

10 

516 
261 

1,995 

21,109 

Fuente: MAYER, E.; MASFERRER, E.; La población indfgena de América en 1978. 
América lndfgena, vol. XXXIX, Nro. 2, México, 1979. 

% 
dala 
pobl . 

rural~** 

% 
36,0 
81,8 
58,4 
73,1 
95,0 

0.1 
1.3 
2,1 
3,7 
1,0 

2.2 

0.9 

23,3 
5.3 

Pobl . % 
integ. dala 

urbana pobl. 
urbana 

(4) 

% 
829 2,9 
907 51,7 
230 8,5 

1,807 22,4 
793 40,0 

4,569 

361 0.7 

3 0.4 

100 1.4 
83 0.4 

547 

5,116 

• 

Nexo • .segundo trimestre. iunio 1987 • 45 



Las culturas inferiores estaban representadas por 
los cazadores y recolectores de las zonas denominadas 
marginales. Trazando una línea de la isla de Marajó , 
a la isla de Chiloé, puede decirse que los indígenas 
que se hallaban al este de la misma, salvo algunos islotes 
de plantadores diseminados a lo largo de la costa atlán­
tica brasileña o de los ríos Paraná y Uruguay, eran 
nómadas dedicados a la pesca, recolección y caza. 

La mixigenación impuesta por el mestizaje y las 
aportaciones extracontinentales, según las condiciones 
económicas, sociales, geográficas y culturales de las 
tres áreas descriptas, reviste caracteres específicos 
y da lugar a tres distintos tipos de pueblos. El antro­
pólogo brasileño Darcy Ribeiro los denomina pueblos 
nuevos, pueblos transplantados y pueblos testimo-
nio. 10 · 

Los pueblos nuevos surgen donde se hallaban las 
culturas sierrales y en el área circuncaribe. Los blancos 
se mezclan allí con los indios y con los africanos respec­
tivamente, lo cual determina complejas formas de mes­
tizaje. Los pueblos testimonio están representados por 
los indios selváticos, cuyo aislamiento en santuarios 
geográficos y ecosistemas de difícil acceso los preserva­
ba - hoy ya no- de los masivos contactos con los blan­
cos o con los negros. Los pueblos transplantados, final­
mente, se asientan en el sur del Brasil, el Uruguay y 
la Argentina rioplatense, donde las oleadas de inmigran­
tes y las políticas nacionales de exterminio acabaron 
en el siglo XIX con los escasos aunque aguerridos grupos 
indígenas que murieron con las armas en la mano, inten­
tando una desesperada defensa de sus cotos de caza y 
merodeo. 

3. LAS ESTADISTICAS, LAS ESTIMACIONES, 
LAS CONTROVERSIAS 

Como nuestro VIaJe parte de la época actual y va 
hacia el pasado vamos a comenzar por los datos demo­
gráficos contemporáneos sobre la población indígena 
de las Américas. Nos basaremos en el trabajo de dos in­
vestigadores del Instituto Indigenista Interamericano, 
los ya citados Enrique M ayer y Elio Masferrer. Esta in­
vestigación ofrece datos de carácter estimativo dado 
que "conocer el número real de indígenas en el Conti­
nente ( ... ) es tarea imposible dadas las actuales condi­
ciones sociales que rigen en nuestros países" 11

. 

Los autores, luego de exponer los distintos criterios 
externos e internos, los del observador y los del obser­
vado, que se han esgrimido para ubicar y cuantificar 
a los indígenas, establecen tres categorías de países: 
los que tienen mayoría indígena campesina, los que tie­
nen mayoría indígena tribal y los que tienen minorías 
indígenas. A su vez, como se desprende del cuadro Nro. 
1, consideran en cada uno de los países tres distintas 
situaciones: a) poblaciones autosuficientes y de orga­
nización tribal, b) poblaciones articuladas a la sociedad 

nacional y de organización campesina y e) pobla­
integradas a las sociedades urbanas. La suma total 

lj(aenas, hacia el año 1978, resultaría así de 28 mi­
•res, en cifras redondeadas. Los países miem­

lndigenista Interamericano tienen 
tlMI&enas; sumando la población indígei1a · 

(Canadá, Belice, Guyana, Surinam 
las cifras alcanzan a 28.477.416 

Cuadro Nro. 2 

DISTRIBUCION NUMERICA DE LA 
POBLACION INDIGENA 

DEL CONTINENTE AMERICANO 
(1941) 

Países Indígenas Predomi- Población 

puros nantemente indígena 

indígenas total 

Canadá 108,012 
Groenlandia 16,222 
EE.UU. 394,280 
Honduras Británica 2,565 
CostaR ica 3,193 2,661 5,854 
Guatemala 1.299,927 324,981 1.624,908 
Honduras 171,952 295.616 467.568 
México 4.620,886 4.040 ,590 8.661,476 
Nicaragua 212,706 159,529 372,235 

Panamá 42,897 124,791 167,688 
El Salvador 287,522 503,163 790,685 
Argentina 38,425 150,000 188,425 
Bolivia 2.800,000 
Brasil 1.250.000 2.027,265 3.277,265 
Guyana 1 nglesa 7,379 

Chile 101 ,118 553,401 654,519 

Colombia 250,000 1.962,750 2212,750 
Guyana Holandesa 2,000 

Ecuador 1.600,000 
Guyana Francesa 2,368 

Paraguay 142,519 300.000 442,519 

Perú 5000,000 1.500,000 6 500,000 

Venezuela 136,147 3.402.000 538,147 

Total 13.557,292 12.349,732 30.836,865 

FUENTE: Oficina Internacional del Trabajo, Condiciones de 
Vida y de Trabajo en las Poblaciones Indígenas de América 
Latina, Ginebra, 1953. 

Es conveniente comparar estos datos con los de las 
estimaciones correspondientes a 1941, efectuada por la 
Oficina Internacional del Trabajo, y 1960, que aparece 
en el Anuario indigenista del Instituto Indigenista Inter­
americano. Como se ve, los criterios de ambas estimacio­
nes son distintos: la de 1941 separa los "indios puros" 
de los mestizos y la de 1960 habla sin más de "pobla­
ción indígena" . Ambas reproducidas respectivamente 
en los cuadros Nro. 2 y Nro. 3. Finalmente debemos 
mencionar los "ajustes", que más que demográficos 
deben interpretarse como "ajustes de cuentas" perso­
nales, pues en el terreno de las estimaciones no cabe 
la objetividad irrefutable de las cifras exactas. La ca­
rencia de estadísticas y lo fluctuante de los criterios 
para determinar la "indianidad" hacen que las "correc­
ciones" propuestas por Héctor Maletta sólo tengan 
carácter alternativo tentativo y no sustitutivo 12

. No obs­
tante, conviene conocerlas, y así resulta del cuadro 
Nro. 4. 

10) 

11) 
12) 

Ribeiro, D. Las Américas y la civilización. To. lo., Los pue· 
blos testimonio; to. 2o., Los pueblos nuevos; to. 3o., Los 
pueblos transplantados. Centro Editor de América Latina, 
Buenos Aires, 1969: 
Mayer, E.; Masfener, E., Op. cit. 
Maletta, H. Comentarios y ajustes sobre la población indí­
gena de América en 1978. América lndzgena, vol. XLI, 
Nro. 3, México, 1981. 

Todo lo anterior no tendría una importancia rele· 
vante si no fuera complementado por una valoración 
socioeconómica del indio en la actualidad . En el caso 
de México, según Foladori, y conviene que el ejemplo 
sea extraído de un país con abundante población indí· 
gena, puede llegarse a las siguientes conclusiones, que 
valen para todos los casos continentales de indios no 
silvícolas: a) la población indígena desempe11a un im­
portante papel, tanto numérica como cualitativamente 
dentro de la sociedad en su conjunto y especialmente 
en el sector rural donde alcanza cerca del 18 % dentro 
del contingente de quienes se dedican a tareas agro­
pecuarias; b) su forma de vida coincide con la de la po­
blación mayoritaria no indígena a través del trabajo 
personal o de la venta de su fuerza de trabajo; e) se 
integra a la población económicamente activa en pro­
porciones casi iguales que la no indígena y exhibe 
los más bajos niveles de vida, lo cual denota que la ex­
plotación y opresión de las clases dominantes en un 
país capitalista dependiente se ensañan más con aque­
llos grupos pasibles de ser discriminados culturalmente 
d) no obstante la explotación más marcada, existe 
un pequeño porcentaje que bien puede considerarse 
burguesía indígena, lo cual viene a desmentir el su­
puesto igualitarismo comunitario; e) el proceso de ex­
tinción o transformación de la población indígena es 
notorio y su ritmo es violento, lo cual configura un 
elemento más para comprobar · que la sociedad capi­
talista no permite ni garantiza un desarrollo cultural 
independiente; f) tanto cultural como económicamente 
la población indígena se encuentra en inferioridad 
de condiciones para enfrentarse al mercado de trabajo 13

. 

En nuestros días, es decir, en este año 1987, el pano­
rama de las poblaciones indígenas selváticas ha cambia­
do. La explotación de la Amazonia y de los otros eco­
sistemas tropicales las ha desorganizado intensamente: 
la enfermedad, el alcoholismo, la destribalización, la 
proletarización de la peor especie (pérdida de identidad, . 
contratos de trabajos leoninos, ruptura del núcleo 
comunitario, abandono de la lengua y las costumbre& . 
tradicionales, penetración de la chatarra tecnológica 
de la civilización del consumo, muerte del mundo místi­
co) ha diezmado, deculturado y pervertido los valores 
de estos descendientes de la América primicia!. Las ciu­
dades tentaculares, a su vez, acogen cada vez mayores 
contingentes de indígenas campesinos que de pronto 
se convierten en marginales urbanos, en náufragos ab­
solutos dentro del océano de calles, edificios, símbolos 
y plétoras humanas que así se convierten en los ele­
mentos desquiciantes y destructores de las axiologías 
agrarias. 

El universo indígena va dando paso, velozmente, 
a las frustraciones y alienaciones del Tercer Mundo. 

4. FUNDAMENTOS PRECOLOMBINOS DE 
LAS CULTURAS INDIGENAS ACTUALES 

Hay tres maneras de reconstruir el panoran1a del 
mundo indígena que encontraron y conquistaron los 
españoles y los portugueses en primer término y los 
franceses e ingleses en épocas posteriores. Una de ellas 
se basa en el cálculo y la distribución espacial de los 

CUADRO Nro. 3 

POBLACION INDIGENA DE AMERICA, 
AIQO DE 1960 

Países Población Poblaci6n % 
indíge1111 toal ele la 

lnclrgena 

Argent ina 130,000 20.956,039 0.62 
Bol iv ia 2.180,738 3.462.000 62,99 
Brasil 99,700. 67.000,000 0,14 
Canadá 202,000 •• 18.238.247 1,10 
Colombia 250,000 ••• 15,200.000 1,64 
Costa Rica 8,000 •••• 1.237,217 0,64 
Chile 240,000 7.550,991 0.35 
Ecuador 643,078 4,298.449 14,96 
El Salvador 100,000 2.501.259 3,99 
EE.UU . 550,000 183000,000 0,03 
Guatemala 1.497,261 ••••• 3592,283 41.70 
Honduras 107,800 1.949.858 5,52 
México 3.030.254 ••••• 34.625,903 8,75 
Nicaragua 43,000 1.470.993 2,92 
Panamá 62,187 1.075,541 5,78 
Paraguay 68,000 1.768.448 3,84 
Perú 4.838,590 10.364,620 46,68 
Venezuela 98,823 6.709,139 1.47 

Total 13.149,431 385.000.987 3,7 

* Corresponde al año 1957, según Darcy Ribeiro 
Corresponde al año 1962 (incluye esquimales) 
Corresponde al año 1962 

**** Datos estimados de 1959 
Hablantes indígenas según censo 1960 

FUENTE : Anuario Indigenista, Vol. XXII, 1962 

contingentes indígenas; otra es la del inventario de las 
características somáticas, por no decir raciales, la 
otra, finalmente, es la de señalar las áreas económico­
culturales. Demás está decir que la más correcta es la 
sistémica, la cual acoge los datos de los tres subsiste• 
mas anteriores y los integra regionalmente, ofreciendo 
así reconstrucciones que, sin ser nunca completas, adop­
tan un aire de verosimilitud que las hace relativamente 
aceptables. 

Comencemos con los datos acerca de la supuesta 
población de las Américas en el momento del descubri­
miento. Dejando de lado los procesos inductivos -o 
deductivos- de reconstrucción del caudal humano de los 
indígenas digamos que existen tres tendencias: la de las 
estimaciones altas y aun altísimas, la de las estimaciones 
medianas y la de las estimaciones bajas. Son pocos los 
investigadores que no parten de un umbral ideológico 
o ideologizado. Me explico mejor: ia existencia de una 
gran población indígena en la época del descubrimiento, 
comparada con las de los siglos XVII o actual, que son 
en relación con la población no americana de orden 
constantemente decreciente, daría razones a Las CIIU 
y demás autores, sobre todo ingleses y franceses, p-. 
corroborar la tesis del inicial etnocidio catastrórJCO 
del posterior (y sostenido) exterminio directo e indiNjf 
to de los indios. Spinden ( 1928) calculaba la ~ 
de las Américas entre 50 y 70 millones de 
hacia el 1200, la cual habría descendido ,.....,.. 
nes al tiempo de la llegada de Colón.IUniftM. 
na?a que existían entre 40-45 m~~ 
mas prudente, había retrocedicló ··~ 
Sapper, también en 1924.:-.-•'"illl · 



Las culturas inferiores estaban representadas por 
los cazadores y recolectores de las zonas denominadas 
marginales. Trazando una línea de la isla de Marajó , 
a la isla de Chiloé, puede decirse que los indígenas 
que se hallaban al este de la misma, salvo algunos islotes 
de plantadores diseminados a lo largo de la costa atlán­
tica brasileña o de los ríos Paraná y Uruguay, eran 
nómadas dedicados a la pesca, recolección y caza. 

La mixigenación impuesta por el mestizaje y las 
aportaciones extracontinentales, según las condiciones 
económicas, sociales, geográficas y culturales de las 
tres áreas descriptas, reviste caracteres específicos 
y da lugar a tres distintos tipos de pueblos. El antro­
pólogo brasileño Darcy Ribeiro los denomina pueblos 
nuevos, pueblos transplantados y pueblos testimo-
nio. 10 · 

Los pueblos nuevos surgen donde se hallaban las 
culturas sierrales y en el área circuncaribe. Los blancos 
se mezclan allí con los indios y con los africanos respec­
tivamente, lo cual determina complejas formas de mes­
tizaje. Los pueblos testimonio están representados por 
los indios selváticos, cuyo aislamiento en santuarios 
geográficos y ecosistemas de difícil acceso los preserva­
ba - hoy ya no- de los masivos contactos con los blan­
cos o con los negros. Los pueblos transplantados, final­
mente, se asientan en el sur del Brasil, el Uruguay y 
la Argentina rioplatense, donde las oleadas de inmigran­
tes y las políticas nacionales de exterminio acabaron 
en el siglo XIX con los escasos aunque aguerridos grupos 
indígenas que murieron con las armas en la mano, inten­
tando una desesperada defensa de sus cotos de caza y 
merodeo. 

3. LAS ESTADISTICAS, LAS ESTIMACIONES, 
LAS CONTROVERSIAS 

Como nuestro VIaJe parte de la época actual y va 
hacia el pasado vamos a comenzar por los datos demo­
gráficos contemporáneos sobre la población indígena 
de las Américas. Nos basaremos en el trabajo de dos in­
vestigadores del Instituto Indigenista Interamericano, 
los ya citados Enrique M ayer y Elio Masferrer. Esta in­
vestigación ofrece datos de carácter estimativo dado 
que "conocer el número real de indígenas en el Conti­
nente ( ... ) es tarea imposible dadas las actuales condi­
ciones sociales que rigen en nuestros países" 11

. 

Los autores, luego de exponer los distintos criterios 
externos e internos, los del observador y los del obser­
vado, que se han esgrimido para ubicar y cuantificar 
a los indígenas, establecen tres categorías de países: 
los que tienen mayoría indígena campesina, los que tie­
nen mayoría indígena tribal y los que tienen minorías 
indígenas. A su vez, como se desprende del cuadro Nro. 
1, consideran en cada uno de los países tres distintas 
situaciones: a) poblaciones autosuficientes y de orga­
nización tribal, b) poblaciones articuladas a la sociedad 

nacional y de organización campesina y e) pobla­
integradas a las sociedades urbanas. La suma total 

lj(aenas, hacia el año 1978, resultaría así de 28 mi­
•res, en cifras redondeadas. Los países miem­

lndigenista Interamericano tienen 
tlMI&enas; sumando la población indígei1a · 

(Canadá, Belice, Guyana, Surinam 
las cifras alcanzan a 28.477.416 

Cuadro Nro. 2 

DISTRIBUCION NUMERICA DE LA 
POBLACION INDIGENA 

DEL CONTINENTE AMERICANO 
(1941) 

Países Indígenas Predomi- Población 

puros nantemente indígena 

indígenas total 

Canadá 108,012 
Groenlandia 16,222 
EE.UU. 394,280 
Honduras Británica 2,565 
CostaR ica 3,193 2,661 5,854 
Guatemala 1.299,927 324,981 1.624,908 
Honduras 171,952 295.616 467.568 
México 4.620,886 4.040 ,590 8.661,476 
Nicaragua 212,706 159,529 372,235 

Panamá 42,897 124,791 167,688 
El Salvador 287,522 503,163 790,685 
Argentina 38,425 150,000 188,425 
Bolivia 2.800,000 
Brasil 1.250.000 2.027,265 3.277,265 
Guyana 1 nglesa 7,379 

Chile 101 ,118 553,401 654,519 

Colombia 250,000 1.962,750 2212,750 
Guyana Holandesa 2,000 

Ecuador 1.600,000 
Guyana Francesa 2,368 

Paraguay 142,519 300.000 442,519 

Perú 5000,000 1.500,000 6 500,000 

Venezuela 136,147 3.402.000 538,147 

Total 13.557,292 12.349,732 30.836,865 

FUENTE: Oficina Internacional del Trabajo, Condiciones de 
Vida y de Trabajo en las Poblaciones Indígenas de América 
Latina, Ginebra, 1953. 

Es conveniente comparar estos datos con los de las 
estimaciones correspondientes a 1941, efectuada por la 
Oficina Internacional del Trabajo, y 1960, que aparece 
en el Anuario indigenista del Instituto Indigenista Inter­
americano. Como se ve, los criterios de ambas estimacio­
nes son distintos: la de 1941 separa los "indios puros" 
de los mestizos y la de 1960 habla sin más de "pobla­
ción indígena" . Ambas reproducidas respectivamente 
en los cuadros Nro. 2 y Nro. 3. Finalmente debemos 
mencionar los "ajustes", que más que demográficos 
deben interpretarse como "ajustes de cuentas" perso­
nales, pues en el terreno de las estimaciones no cabe 
la objetividad irrefutable de las cifras exactas. La ca­
rencia de estadísticas y lo fluctuante de los criterios 
para determinar la "indianidad" hacen que las "correc­
ciones" propuestas por Héctor Maletta sólo tengan 
carácter alternativo tentativo y no sustitutivo 12

. No obs­
tante, conviene conocerlas, y así resulta del cuadro 
Nro. 4. 

10) 

11) 
12) 

Ribeiro, D. Las Américas y la civilización. To. lo., Los pue· 
blos testimonio; to. 2o., Los pueblos nuevos; to. 3o., Los 
pueblos transplantados. Centro Editor de América Latina, 
Buenos Aires, 1969: 
Mayer, E.; Masfener, E., Op. cit. 
Maletta, H. Comentarios y ajustes sobre la población indí­
gena de América en 1978. América lndzgena, vol. XLI, 
Nro. 3, México, 1981. 

Todo lo anterior no tendría una importancia rele· 
vante si no fuera complementado por una valoración 
socioeconómica del indio en la actualidad . En el caso 
de México, según Foladori, y conviene que el ejemplo 
sea extraído de un país con abundante población indí· 
gena, puede llegarse a las siguientes conclusiones, que 
valen para todos los casos continentales de indios no 
silvícolas: a) la población indígena desempe11a un im­
portante papel, tanto numérica como cualitativamente 
dentro de la sociedad en su conjunto y especialmente 
en el sector rural donde alcanza cerca del 18 % dentro 
del contingente de quienes se dedican a tareas agro­
pecuarias; b) su forma de vida coincide con la de la po­
blación mayoritaria no indígena a través del trabajo 
personal o de la venta de su fuerza de trabajo; e) se 
integra a la población económicamente activa en pro­
porciones casi iguales que la no indígena y exhibe 
los más bajos niveles de vida, lo cual denota que la ex­
plotación y opresión de las clases dominantes en un 
país capitalista dependiente se ensañan más con aque­
llos grupos pasibles de ser discriminados culturalmente 
d) no obstante la explotación más marcada, existe 
un pequeño porcentaje que bien puede considerarse 
burguesía indígena, lo cual viene a desmentir el su­
puesto igualitarismo comunitario; e) el proceso de ex­
tinción o transformación de la población indígena es 
notorio y su ritmo es violento, lo cual configura un 
elemento más para comprobar · que la sociedad capi­
talista no permite ni garantiza un desarrollo cultural 
independiente; f) tanto cultural como económicamente 
la población indígena se encuentra en inferioridad 
de condiciones para enfrentarse al mercado de trabajo 13

. 

En nuestros días, es decir, en este año 1987, el pano­
rama de las poblaciones indígenas selváticas ha cambia­
do. La explotación de la Amazonia y de los otros eco­
sistemas tropicales las ha desorganizado intensamente: 
la enfermedad, el alcoholismo, la destribalización, la 
proletarización de la peor especie (pérdida de identidad, . 
contratos de trabajos leoninos, ruptura del núcleo 
comunitario, abandono de la lengua y las costumbre& . 
tradicionales, penetración de la chatarra tecnológica 
de la civilización del consumo, muerte del mundo místi­
co) ha diezmado, deculturado y pervertido los valores 
de estos descendientes de la América primicia!. Las ciu­
dades tentaculares, a su vez, acogen cada vez mayores 
contingentes de indígenas campesinos que de pronto 
se convierten en marginales urbanos, en náufragos ab­
solutos dentro del océano de calles, edificios, símbolos 
y plétoras humanas que así se convierten en los ele­
mentos desquiciantes y destructores de las axiologías 
agrarias. 

El universo indígena va dando paso, velozmente, 
a las frustraciones y alienaciones del Tercer Mundo. 

4. FUNDAMENTOS PRECOLOMBINOS DE 
LAS CULTURAS INDIGENAS ACTUALES 

Hay tres maneras de reconstruir el panoran1a del 
mundo indígena que encontraron y conquistaron los 
españoles y los portugueses en primer término y los 
franceses e ingleses en épocas posteriores. Una de ellas 
se basa en el cálculo y la distribución espacial de los 

CUADRO Nro. 3 

POBLACION INDIGENA DE AMERICA, 
AIQO DE 1960 

Países Población Poblaci6n % 
indíge1111 toal ele la 

lnclrgena 

Argent ina 130,000 20.956,039 0.62 
Bol iv ia 2.180,738 3.462.000 62,99 
Brasil 99,700. 67.000,000 0,14 
Canadá 202,000 •• 18.238.247 1,10 
Colombia 250,000 ••• 15,200.000 1,64 
Costa Rica 8,000 •••• 1.237,217 0,64 
Chile 240,000 7.550,991 0.35 
Ecuador 643,078 4,298.449 14,96 
El Salvador 100,000 2.501.259 3,99 
EE.UU . 550,000 183000,000 0,03 
Guatemala 1.497,261 ••••• 3592,283 41.70 
Honduras 107,800 1.949.858 5,52 
México 3.030.254 ••••• 34.625,903 8,75 
Nicaragua 43,000 1.470.993 2,92 
Panamá 62,187 1.075,541 5,78 
Paraguay 68,000 1.768.448 3,84 
Perú 4.838,590 10.364,620 46,68 
Venezuela 98,823 6.709,139 1.47 

Total 13.149,431 385.000.987 3,7 

* Corresponde al año 1957, según Darcy Ribeiro 
Corresponde al año 1962 (incluye esquimales) 
Corresponde al año 1962 

**** Datos estimados de 1959 
Hablantes indígenas según censo 1960 

FUENTE : Anuario Indigenista, Vol. XXII, 1962 

contingentes indígenas; otra es la del inventario de las 
características somáticas, por no decir raciales, la 
otra, finalmente, es la de señalar las áreas económico­
culturales. Demás está decir que la más correcta es la 
sistémica, la cual acoge los datos de los tres subsiste• 
mas anteriores y los integra regionalmente, ofreciendo 
así reconstrucciones que, sin ser nunca completas, adop­
tan un aire de verosimilitud que las hace relativamente 
aceptables. 

Comencemos con los datos acerca de la supuesta 
población de las Américas en el momento del descubri­
miento. Dejando de lado los procesos inductivos -o 
deductivos- de reconstrucción del caudal humano de los 
indígenas digamos que existen tres tendencias: la de las 
estimaciones altas y aun altísimas, la de las estimaciones 
medianas y la de las estimaciones bajas. Son pocos los 
investigadores que no parten de un umbral ideológico 
o ideologizado. Me explico mejor: ia existencia de una 
gran población indígena en la época del descubrimiento, 
comparada con las de los siglos XVII o actual, que son 
en relación con la población no americana de orden 
constantemente decreciente, daría razones a Las CIIU 
y demás autores, sobre todo ingleses y franceses, p-. 
corroborar la tesis del inicial etnocidio catastrórJCO 
del posterior (y sostenido) exterminio directo e indiNjf 
to de los indios. Spinden ( 1928) calculaba la ~ 
de las Américas entre 50 y 70 millones de 
hacia el 1200, la cual habría descendido ,.....,.. 
nes al tiempo de la llegada de Colón.IUniftM. 
na?a que existían entre 40-45 m~~ 
mas prudente, había retrocedicló ··~ 
Sapper, también en 1924.:-.-•'"illl · 



1 

----

Cuadro Nro. 4 

POBLACION INDIGENA DE AMERICA EN 1978: 
AJUSTE PROPUESTO 

México 
Guatemala 
Ecuador 
Perú 
Bolivia 
Brasil 

País 

Colombia 
Venezuela 
Panamá 
Paraguay 
Estados Unidos 
Honduras 
Costa Rica 
Nicaragua 
El Salvador 
Chile 
Argentina 
Canadá 
Belice 
Guyana 
Surinam 
Guyana Francesa 

TOTAL 

M&M 

8'042,390 
3'739,914 
2'564,324 
6'025, 110 
3'526,062 

243,285 
547,784 
202,667 
121,172 
67,249 

1 '568,540 
107,800 

14,048 
43,000 

100,000 
616,500 
398,865 
500,000 

10,000 
27,840 
10,266 

700 

28'477,416 

w País afectado por ajustes en esta propuesta 

Ajustado 

6'000,000 
2'000,000 
1 '250,000 
5'100,000 
2'270,655 

243,285 
412,363 
202,667 
121,172 
67,249 

1'000,000 
107,800 

14,048 
43,000 

100,000 
250,000 
150,000 
250,000 

10,000 
27,840 
10,266 

700 

20'131,045 

"' "' "' "' "' 
"' 

"' 

"' "' "' 

Fuente: MALETTA, H., Comentarios y ajustes sobre la población indígena de América en 1978. 
América Indígena, vol. XLI, Nro. 3, México, 1981 . 

de que corriera la primera sangre indígena a manos de los 
españoles, en 40-50 millones14

• 

Rosenblat ( 1945) figura entre los investigadores que 
prefieren las estimaciones medianas, conjuntamente con 
Steward (1949). Según el primero la población en el 
momento de la conquista era de 13.385 .000 mientras 
que el segundo la eleva a 15.590.880 indígenas15

. Am­
bos juegan con un prurito de precisión que de tan cuida­
doso resulta ridículo, pero, en conjunto, manejan cifras 
"no infladas". En el grupo de los deflacionistas se en­
cuentran Mooney (1900) y Kroeber (1934). Ambos 
manejan cifras que no llegan siquiera a los ocho millones 
y medio de _ indígenas16 . ¿Quiénes tienen razón en la 
reconstrucción de una demografía prehistórica cuyos 
antecedentes escapan a todo cálculo correcto y cuyo 
manejo por parte de los ídola ha sido notorio? Las 
reconstrucciones científicas basadas en la potencialidad 
de los ecosistemas y la productividad de los agrosistemas 
llevan, en nuestros días, a pensar que las realidades es­
taban situadas entre las cifras de Kroeber y las de Rosen­
blat. Steward ha ordenado en un mapa correspondiente 
a Sudamérica las densidades estimadas de habitantes 
por milla cuadrada, cuya reducción a km2 ofrezco, a 
los efectos de ajustar las cantidades expresadas en la 
fJg. Nro. l. Partiendo del hecho que una milla cuadra­
da equivale a 2,5 km2 tendrel!los entonces en el área 

48- Nexo !lealmrln trimestrP i11nin 1!Nl7 

antillana, un habitante por km:l ; en el área patagónica 
y rioplatense 0 ,048 ; en la várzea (curso inferior) del 
Amazonas, de 0 ,4 a 0,8 ; en la costa , sierra y altiplano 
peruano, incluyendo el altiplano boliviano, sede de 
Tiwanaku, 4; en Guatemala, 1,92; en la zona insular 
y austral de Chile, 0,08; en el planalto brasileño, 0,12. 
La reducción es simple, por lo tanto las operaciones 
que restan quedan a cargo de los lectores. 

13) 
14) 

15) 

16) 

Foladori, G., Op. cit. 
Rivet, P. Les laitgues de l'Amerique. in Les langues du 
monde par un groupe de lingüistes (A. Melillet y M. Cohen, 
dir.), Champion, Paris, 1924; Sapper, K., Die Zahl und die 
Volksdichte del lndianischen Bevolkerung in Amerika von 
der Conquista und in der Gegenwart. Proceedings of the 
Twentyfust Congress of Americanists, 1 (fhe Hage), E. J. 
Brill, Leiden, 1924. 
Steward, J.H. The native population of South America. 
in Handbook of South American lndians, vol. S, The Com­
parative Ethnology of South American Indians. Smith­
sonian lnstitution, Washington, 1949; Rosenblat, A. La 
población indz'gena y el mestizaje en América. Nova, Bue­
nos Aires, 1954. 
Mooney, J. The aboriginal population of America, North 
of Mexico. Smithsonian Miscelaneous Collection, to. 80, 
No. 7, Washington, 1928; Kroeber, A.L. Native American 
Population.American Anthropologist, 36, Nro. 1, 1934. 

En cuanto a la singularidad somática de los indíge­
nas americanos debe decirse que se han efectuado múl­
tiples caracterizaciones, a partir del hecho que todos 
ellos son los descendientes de muy anti~uos tipos hu­
manos que a partir de hace 35.000 años por lo menos 
entraron en sucesivas oleadas en nuestro continente . 
Vamos a escoger la de Imbelloni, en su última versión 17 . 

Según resulta de la fig. Nro. 2, donde no se detallan las 
zonas de metamorfismo local que aparecen en la fig . 
Nro. 3, limitadas al caso sudamericano, existen en las 
Américas las siguientes razas indígenas: esquímidos o 
subártidos, colúmbidos, pueblo-ándidos, ístmidos, pláni­
dos. apalácidos , sonóridos, amazónidos , Iáguidos , fuegui- : 
dos y pámpidos. Esto en lo que se refiere al sincronismo 
espacial solamente. El diacronismo histórico y somá­
tico nos muestra otro panorama , que ofreceremos de 
inmediato efectuando de paso una brevísima caracteri­
zación de los distintos grupos raciales. 

La primera oleada pobladora habría estado integra­
da por los fuéguidos y los láguidos, pueblos de baja 
estatura y cráneos dolicoides aunque los primeros los 
tenían bajos (platicéfalos) y los segundos, altos (hipsi­
céfalos). Las características somáticas de estos inva­
sores, conservadas a lo largo de miles de años, señalan 
una posición de "primitivismo" con respecto a otros 
conglomerados indígenas. Sus migraciones sucesivas, 
a través del entonces istmo de Bering, producido por 
el descenso del nivel marino a raíz de la última glacia­
ción, introducen en América las más antiguas pobla­
ciones metamórficas originadas en la zona de contac­
to asia-oceánica. Hay dos fases : una australoide (fué­
guidos) y otra melanesoide (láguidos ). En la actuali­
dad han desaparecido casi totalmente de las zonas cen­
trales y sus residuos perviven, en vías de extinción, en 
las zonas marginales. Las fechas de radiocarbono 14 
demuestran que los fuéguidos habían llegado a la zona 
magallánica 10.000 años a.J.C . 

La segunda corriente de población, dotada también 
de cultura primitiva aunque más evolucionada en cuanto 
a las técnicas de la caza - cazadores superiores- , dejó 
huellas más pl'ofundas. Sus contingentes ocuparon to­
dos los vacíos humanos de Norteamérica salvo la región 
costera del Pacífico; en Sudamérica, luego de haber 
rechazado a los fuéguidos y láguidos hasta arrinconar­
los en los rebordes continentales, esta oleada fue a su 
vez desalojada de la cuenca del Amazonas, donde ha 
dejado restos, por migraciones posteriores. En la actua­
lidad sobrevive en el embudo austral de nuestro conti­
nente. Este flujo de pueblos, que reviste aspectos leve­
mente divergentes por el influjo de los hibridismos 
locales estuvo representado por los contingentes básicos 
de los plánidos norteamericanos y los pámpidos suda­
mericanos. Los sonóridos norteamericanos serían una 
variedad local de este grupo. Esta población tiene carac­
teres craneanos menos dolicomorfos que la anterior 
de fuéguidos y láguidos. Exhibe una alta estatura, cara 
grande y nariz pronunciada. Sus caracteres generales 
son premongoloides. Paralela o posteriormente a estos 
Cazadores esteparios penetraron unos cazadores que 

pueden denominar cazadores-pescadores o subárti­
Se trataba de una raza de regular altura, piel has­

clara, con la cara larga; según los antropólogos 
rasgos progresivos en comparación con los plá-

FIGURA N• 1 

111> 

Población indígena en Sudamérica 
alrededor de 1500. 
Número de personas por milla cuadrada (2,5 km2 ) 

FUENTE: STEWARD,J. H.; FARON, L. C.; Native 
peoples of South America. Me. Graw-Hill, 
New York, 1959. 

nidos-pámpidos. Estos apalácidos se asentaron en el 
sureste de Canadá y noreste de los EE.UU. 

El tercer contingente, muy importante numérica­
mente, se originó en una época posterior en la cual el 
borde oriental del Viejo Mundo fue dominado por 
poblaciones metamórficas cuyo carácter distintivo 
estaba dado por la ingerencia cada vez más preponde­
rante del elemento xantodénnico decididamente mon­
goloide . De tal estrato proviene el conjunto casi con­
tinuo de los plantadores amazónicos de yuca o man­
dioca que constituyen el contingente racial de los 
amazónicos. Sus caracteres físicos son los siguientes: 
estatura media y baja (medias de 1.55 a 1.66 m), crá­
neos moderadamente dolicoides, cuerpo robusto y 
tórax redondeado, piel de tonos claros, brazos largos 
y fuertes, piernas relativamente delgadas. 

El cuarto grupo de inmigrantes estaba integrado pot 
oleadas aun más intensamente mongolizadas, con 
decididamente braquiomorfo, creciente braquilque~ 
(tronco largo-piernas cortas) y estatura siempre baja. 
estos pueblos se desarrollan las altas culturas, los 

17) lmbelloni, J. Genti e Cultwe IDdiiiM ..-~ 
R. Biasutti, Le Rtzzze e i Popoli ti$ T_, 
Tipografico • Editrice Tcm-, 'l'cldii.CJII 



1 

----

Cuadro Nro. 4 

POBLACION INDIGENA DE AMERICA EN 1978: 
AJUSTE PROPUESTO 

México 
Guatemala 
Ecuador 
Perú 
Bolivia 
Brasil 

País 

Colombia 
Venezuela 
Panamá 
Paraguay 
Estados Unidos 
Honduras 
Costa Rica 
Nicaragua 
El Salvador 
Chile 
Argentina 
Canadá 
Belice 
Guyana 
Surinam 
Guyana Francesa 

TOTAL 

M&M 

8'042,390 
3'739,914 
2'564,324 
6'025, 110 
3'526,062 

243,285 
547,784 
202,667 
121,172 
67,249 

1 '568,540 
107,800 

14,048 
43,000 

100,000 
616,500 
398,865 
500,000 

10,000 
27,840 
10,266 

700 

28'477,416 

w País afectado por ajustes en esta propuesta 

Ajustado 

6'000,000 
2'000,000 
1 '250,000 
5'100,000 
2'270,655 

243,285 
412,363 
202,667 
121,172 
67,249 

1'000,000 
107,800 

14,048 
43,000 

100,000 
250,000 
150,000 
250,000 

10,000 
27,840 
10,266 

700 

20'131,045 

"' "' "' "' "' 
"' 

"' 

"' "' "' 

Fuente: MALETTA, H., Comentarios y ajustes sobre la población indígena de América en 1978. 
América Indígena, vol. XLI, Nro. 3, México, 1981 . 

de que corriera la primera sangre indígena a manos de los 
españoles, en 40-50 millones14

• 

Rosenblat ( 1945) figura entre los investigadores que 
prefieren las estimaciones medianas, conjuntamente con 
Steward (1949). Según el primero la población en el 
momento de la conquista era de 13.385 .000 mientras 
que el segundo la eleva a 15.590.880 indígenas15

. Am­
bos juegan con un prurito de precisión que de tan cuida­
doso resulta ridículo, pero, en conjunto, manejan cifras 
"no infladas". En el grupo de los deflacionistas se en­
cuentran Mooney (1900) y Kroeber (1934). Ambos 
manejan cifras que no llegan siquiera a los ocho millones 
y medio de _ indígenas16 . ¿Quiénes tienen razón en la 
reconstrucción de una demografía prehistórica cuyos 
antecedentes escapan a todo cálculo correcto y cuyo 
manejo por parte de los ídola ha sido notorio? Las 
reconstrucciones científicas basadas en la potencialidad 
de los ecosistemas y la productividad de los agrosistemas 
llevan, en nuestros días, a pensar que las realidades es­
taban situadas entre las cifras de Kroeber y las de Rosen­
blat. Steward ha ordenado en un mapa correspondiente 
a Sudamérica las densidades estimadas de habitantes 
por milla cuadrada, cuya reducción a km2 ofrezco, a 
los efectos de ajustar las cantidades expresadas en la 
fJg. Nro. l. Partiendo del hecho que una milla cuadra­
da equivale a 2,5 km2 tendrel!los entonces en el área 

48- Nexo !lealmrln trimestrP i11nin 1!Nl7 

antillana, un habitante por km:l ; en el área patagónica 
y rioplatense 0 ,048 ; en la várzea (curso inferior) del 
Amazonas, de 0 ,4 a 0,8 ; en la costa , sierra y altiplano 
peruano, incluyendo el altiplano boliviano, sede de 
Tiwanaku, 4; en Guatemala, 1,92; en la zona insular 
y austral de Chile, 0,08; en el planalto brasileño, 0,12. 
La reducción es simple, por lo tanto las operaciones 
que restan quedan a cargo de los lectores. 

13) 
14) 

15) 

16) 

Foladori, G., Op. cit. 
Rivet, P. Les laitgues de l'Amerique. in Les langues du 
monde par un groupe de lingüistes (A. Melillet y M. Cohen, 
dir.), Champion, Paris, 1924; Sapper, K., Die Zahl und die 
Volksdichte del lndianischen Bevolkerung in Amerika von 
der Conquista und in der Gegenwart. Proceedings of the 
Twentyfust Congress of Americanists, 1 (fhe Hage), E. J. 
Brill, Leiden, 1924. 
Steward, J.H. The native population of South America. 
in Handbook of South American lndians, vol. S, The Com­
parative Ethnology of South American Indians. Smith­
sonian lnstitution, Washington, 1949; Rosenblat, A. La 
población indz'gena y el mestizaje en América. Nova, Bue­
nos Aires, 1954. 
Mooney, J. The aboriginal population of America, North 
of Mexico. Smithsonian Miscelaneous Collection, to. 80, 
No. 7, Washington, 1928; Kroeber, A.L. Native American 
Population.American Anthropologist, 36, Nro. 1, 1934. 

En cuanto a la singularidad somática de los indíge­
nas americanos debe decirse que se han efectuado múl­
tiples caracterizaciones, a partir del hecho que todos 
ellos son los descendientes de muy anti~uos tipos hu­
manos que a partir de hace 35.000 años por lo menos 
entraron en sucesivas oleadas en nuestro continente . 
Vamos a escoger la de Imbelloni, en su última versión 17 . 

Según resulta de la fig. Nro. 2, donde no se detallan las 
zonas de metamorfismo local que aparecen en la fig . 
Nro. 3, limitadas al caso sudamericano, existen en las 
Américas las siguientes razas indígenas: esquímidos o 
subártidos, colúmbidos, pueblo-ándidos, ístmidos, pláni­
dos. apalácidos , sonóridos, amazónidos , Iáguidos , fuegui- : 
dos y pámpidos. Esto en lo que se refiere al sincronismo 
espacial solamente. El diacronismo histórico y somá­
tico nos muestra otro panorama , que ofreceremos de 
inmediato efectuando de paso una brevísima caracteri­
zación de los distintos grupos raciales. 

La primera oleada pobladora habría estado integra­
da por los fuéguidos y los láguidos, pueblos de baja 
estatura y cráneos dolicoides aunque los primeros los 
tenían bajos (platicéfalos) y los segundos, altos (hipsi­
céfalos). Las características somáticas de estos inva­
sores, conservadas a lo largo de miles de años, señalan 
una posición de "primitivismo" con respecto a otros 
conglomerados indígenas. Sus migraciones sucesivas, 
a través del entonces istmo de Bering, producido por 
el descenso del nivel marino a raíz de la última glacia­
ción, introducen en América las más antiguas pobla­
ciones metamórficas originadas en la zona de contac­
to asia-oceánica. Hay dos fases : una australoide (fué­
guidos) y otra melanesoide (láguidos ). En la actuali­
dad han desaparecido casi totalmente de las zonas cen­
trales y sus residuos perviven, en vías de extinción, en 
las zonas marginales. Las fechas de radiocarbono 14 
demuestran que los fuéguidos habían llegado a la zona 
magallánica 10.000 años a.J.C . 

La segunda corriente de población, dotada también 
de cultura primitiva aunque más evolucionada en cuanto 
a las técnicas de la caza - cazadores superiores- , dejó 
huellas más pl'ofundas. Sus contingentes ocuparon to­
dos los vacíos humanos de Norteamérica salvo la región 
costera del Pacífico; en Sudamérica, luego de haber 
rechazado a los fuéguidos y láguidos hasta arrinconar­
los en los rebordes continentales, esta oleada fue a su 
vez desalojada de la cuenca del Amazonas, donde ha 
dejado restos, por migraciones posteriores. En la actua­
lidad sobrevive en el embudo austral de nuestro conti­
nente. Este flujo de pueblos, que reviste aspectos leve­
mente divergentes por el influjo de los hibridismos 
locales estuvo representado por los contingentes básicos 
de los plánidos norteamericanos y los pámpidos suda­
mericanos. Los sonóridos norteamericanos serían una 
variedad local de este grupo. Esta población tiene carac­
teres craneanos menos dolicomorfos que la anterior 
de fuéguidos y láguidos. Exhibe una alta estatura, cara 
grande y nariz pronunciada. Sus caracteres generales 
son premongoloides. Paralela o posteriormente a estos 
Cazadores esteparios penetraron unos cazadores que 

pueden denominar cazadores-pescadores o subárti­
Se trataba de una raza de regular altura, piel has­

clara, con la cara larga; según los antropólogos 
rasgos progresivos en comparación con los plá-

FIGURA N• 1 

111> 

Población indígena en Sudamérica 
alrededor de 1500. 
Número de personas por milla cuadrada (2,5 km2 ) 

FUENTE: STEWARD,J. H.; FARON, L. C.; Native 
peoples of South America. Me. Graw-Hill, 
New York, 1959. 

nidos-pámpidos. Estos apalácidos se asentaron en el 
sureste de Canadá y noreste de los EE.UU. 

El tercer contingente, muy importante numérica­
mente, se originó en una época posterior en la cual el 
borde oriental del Viejo Mundo fue dominado por 
poblaciones metamórficas cuyo carácter distintivo 
estaba dado por la ingerencia cada vez más preponde­
rante del elemento xantodénnico decididamente mon­
goloide . De tal estrato proviene el conjunto casi con­
tinuo de los plantadores amazónicos de yuca o man­
dioca que constituyen el contingente racial de los 
amazónicos. Sus caracteres físicos son los siguientes: 
estatura media y baja (medias de 1.55 a 1.66 m), crá­
neos moderadamente dolicoides, cuerpo robusto y 
tórax redondeado, piel de tonos claros, brazos largos 
y fuertes, piernas relativamente delgadas. 

El cuarto grupo de inmigrantes estaba integrado pot 
oleadas aun más intensamente mongolizadas, con 
decididamente braquiomorfo, creciente braquilque~ 
(tronco largo-piernas cortas) y estatura siempre baja. 
estos pueblos se desarrollan las altas culturas, los 

17) lmbelloni, J. Genti e Cultwe IDdiiiM ..-~ 
R. Biasutti, Le Rtzzze e i Popoli ti$ T_, 
Tipografico • Editrice Tcm-, 'l'cldii.CJII 



/" /(~ <""\r"l :'"' ' ) - ~~~..... ""'-( ,{~ {' ' •· .. ;· ~' - -, 
• · ;<1- • ...._......... \) ~ \ ! ' l " - ( , 4-- ~ .......: "- ,-:¡. }.. ..:, ·(\ '"' -~ ~ . '-":~ ' ' ---~--- \ .. ' .. \¡ . ( -- ~lt•.J...!-.: 1 .,, _....,..,_ '-.,-, , __ :, ~ '\. \'\ ' ;-. ¡: ' 

-· .. ,r-r.T··I· ¡"111--.. · - '-• '' ' ~ ,· · ..._~ ,: ¡ ;.r ·¡·¡.· \ , ,··:' :, .. ,,~ 'l ·~~. • , , ~ . .(C- · .:.· 1..).' -d .. d.lc 1 
1
¡ . f'---• ..... ,....,, . ~~ . ,, ., r , . ~ .~~ 

• ·, '- ., - ·-::-.:::=:.: -!..-.. 1 / ¡ .. 1 1 !/',..-:;"""" ro--..-- \ •. • , ' .. , \. 1 
_ .... __,{ ' .• ~,\;-~··, ,~ 1 ,I..J .. . ·' ' 1 ·' ..-... , . .• ,.'·\' ;, __ ' ::' ' " r; , .. , .... - ' - ,, • • 1 \ ' ' ,._. - - "1 ' ,··-~ "\1 .• - · , l .. ¡ . .. .- , ... _, """ 

' - 1 ' '1 '\ 1 • -"......,.' ' ~ _______ :- ~1-/ ... ....... ! ·1 ·, . ~ .. 
f ~:__,: :" :; .' 1 ; .... "' '~ "" ...... 

e,. ~~ --~-"- ""' , ,·, ¡' ),.. .... , ' • ' · ·. ' 
'. 1 ' • ' " ~· :----C.-= ... ' Ir:·--., ,/,11"\.. \ "-

,-,·-'' 1 ~ ' 1 ' " 1 • ~, ' . ·, í ' 
,_: .:__ ., -~r-:. '-:: · .. 1' 1 ' ' 1 .:·---. 1 "'-----

) ' ~ ·- ~ --·> . ' 1 -\ ' ' . . ', - ' , 
. • · -~~:--' 1 • • 1 • . 1 J · ,__~ · : , · 1 -r · ~---.r -. ~ .:....:.:_:.._-· · · '· l:tl ~-JI·;., l_ ... t.LJ, '1. 1·1 ·' .... -. l . • " ' .. ,,r 1 1 : 1 ' 1 (Í ,<~ , t";•• ' 1 1 1 o 1 ' 1 , F ' ' , 1, 

-. -;::·¡ i 1 .. r • , .• , .. ¡. ll! 'L-: ·:~--1.! .-:-:v· ·~-~- ... -_p;:··· ¡'I'~'1J·~ L· r .. ,.\.,,. 1 ~~· ~.. . ,_,_::¡-,· .. ,- • 
r 1 ¡'t· ·· ,t."-;· .. .... 1 • 11 1 • •.: • • ·>::---J-·" -" : j ~V / ·~ · · · / , \1 • ' 1 ,\ - . . , • 1· '~ ~ ·a _ • / /,. ·-. : . . ~. 1 't-r 1'· 1 ,-, ... _, __ 1 . .:. _1-

.,' 1 - ; / / 1 / ' 1 1'¡ J • ' ' -' 1 • • d ,, lj :// ,...'_ . .<··/,.··,., .!o / :·:_-J-1! ··;.1 
. .. !_ ¡/¡/ // ,' // '-!'' .u "/ ,-! 
', . 1/\/.'"/·'/ / - :·,· ~~ ' 

;:--·:\ '1 - / /,.'/ / ,// -' · / 
• • • "\ , ¿ . / ., , l' '"'' ,, ·o~. / \/·//··,· /;;;'/., '.- ,// 
\?\,:\:... ... . 1,/" /'' . ,./ ·- . . . 
X&·'>, .· -"'· . . '\// '- '\ 

'1\"' ~. ·.'. // / ·'/: \. · .... ~'"' · 
/ .1 1 / ' ' • • ........... X. '·'· / ·' / ' ·. ·. ·• ,, Y~' /// ' . . ..--~ ' ~:~. -.-. '." · :_.. ~~\, . / / :_-~ . _ ..... · __ , '\ '· ·, · '~'~")· 

/ / ' ··· • ' • o • • V ·• ' '" ' ' ' . .-.. ·: _-_-: = •. . .,.· ... '· .. ·-' '-'"--".':\..· ''<~ ' · . ··.. .., -~ :·:~ ~' 
·;~·..::::, . ,, ',.,,.>, '~~:, 

- ~-~ ' ~' "';· ·' .. 1 '. ~ 1 '' ' , ...... , ,· 

,.., ·-... ..--- ,-·-·: •. "'''' "' ~ '" 

FIGURA N° 2 

,._ ..... ~ . \ ... . ' .... , ' ... :, '·:' ····t: ~ :¡'--.'"~·,-:..... ·i:·."-·-·j)~"--~~-~--. ~;~~ . 
..JII..J:;:x'·.'- ':..~ 
/77'/ ~-~- -:>_ :·- . ~'\.\ 

( ' / --(' }"'..... ', . ·'~ . :·< :''/.·,' ·., : ,, { 
1 E$ ¡ COLUMCiüo5 

' S~Bt.'.RJ)DOS ... '~ 1 un ~ 

~;iV;,;:¿~.~r~'~-­
Vv\~~>~;""~'~'~;:,.· _.-...~~":-::-. -o, / ,.<, . _.._, , ' '- . ---·~~~/ >·-~~~-.' ><~~(" 1)\ : ': -'· ~.t:... . ~-::.~. 

' ~~" ~ -. i '' "'l"'\;:·~/· .:> , ·=--' '\·-. 

Illll!lllll[l]j 
!Luma 

"-"· ~ ... ·~ "-# • ti\ ',, \. :.. , 
?LANIOO.S 

, 
"PP~M PI O OS 

, 
SONOR\005 

, 
A?ALAC\OOS 

t2?/Z01 ·ANDiDOS 
, 

lSTM1005 E ···· ·ru .. -...... ........ 
~ 

~~~)~{ \..AGUIDOS 

~\~ AMAZ.ÓNIDOS 
f 
~ ... 
i 

'l FuÉ6uioo:; 
.. . ·l 

·, . · '·'~'-"' .;:· ··' '.:-- . ..-·.·-¡ .-. ~ ; ', l 
'i. ,.. ·' ·''' "' ' ·. ' '{•: ·· ;;·.;- ·>;\ ' ... -~·· ,_, ·, )~ .. ;._.··// )·,:~·-.:- . :- ;:;:, '\ ·' 

' / :--.....·...._;,:--, )\, / . ·; : ;<: ! ·~~:;: ' ~ ....... ' . '~'\ ·, " .. _.-, . ;..1 i,!' ··:-.··-: ·· .-¿--.· .. \.. ".. .,' -· '"- , , _., ... .. 

(@,¡~
;1- : ! ;,.·, 1 ~; _ ¡· ~- · .":~(>_.: '·,' 

~. 
/ u f i' ·. ;:; • . ( :...,:.-.. :•:.'; :.· 

¿j
,i\ f:. '"' '~ -:<,'·. , ·:.: · ~.: .... ·. 

~
¡,, l tÍ '• '/:' ·, .. 

• ' , l . . . _, . . . . . r%% l. '' ':· .. ~­. /,""' . . 
. ' '"' ' j ' J . 

,. ' / 1 : : (~ '{' / : : .- · 

. <·~ 1 • 1 }:'- ~ : f / 

./l 1 
: • f"~· ... ' 

/ ·l. • : • !J' 
11 (-~" 
· ~-· "e.r 
r .' 

,r-.• 
.: ·· 

....;:. ... 

- Localización de IC1'i ro1o~ ind írJeno~; en .... /\nH~I ic.u , ~ ~~ ~¡Crn I1V,UELLONI. 

50- Nexo. segundo trimestre, junio 1987 

~=rm 
J.......~-+ • .,..1' 

::: t-o :-· ' • ) ,.dt:t -
't.llu 

R]:t 
04 
~J 1tft 

-7 :tljjf ~~,~~ 
• •• , J J ~ -.J 
~-:\ ·( 
' \ i,: :. \. ?1· 
~m"··,~~ ·IL ¡j · I ~ ~ .P ' ., 'l ~ . . 1 ~ - ~ •· ·nJ ·· •·'-¿, • .t.~:~ · ~ d! 
··" ... '' • : f ·:-,· .. \ ,, . .; '\L~ ¡ ~ 

.::, J-:. i \.1):.~ 
..:.ti~~l.l .:;;;;~· 

.. "\:.,,A,-./ .:' 
'":~~:~~ .. 

FIGURA N° 3 

~~dd 
~~---' 

He 
~f 
ffiff.ffi ~ 
~· 

· Regiones raciales sudamericanas y zonas de metamorfismo local, scgC1n l mbclloni . 
1 - Reg ione s racia les sudamericanas. 

1, Fu éUIJidu·.; ?., Ur¡ttido:.; 3, P/1111pido-;; '1, Alll il7Úilidos; 5, /\ndidos . 
11 - Zon as de metamorfismo loc~li. 
a) Poblaciones l.lr¡o.ftl é'J II id.ls mesl i7,1rl.1~. a vec r.s nwzcl;¡d,ls; b) Pámpidos sobre Ullil bas~ 

fuéyu icb; e) f<tnlpicJos ~ubre Ullct L;tse l:íu uida; d) Pobl.lci oiiC5 COII C.lrdclere~ p:unpido~; 
atenu ados; e) And icJos sobre un,l base láguidil; f) LJguidos bajo influ encia amazónid<~; g) 
Are¿¡ de Amaz6nicJos sobre un foncJo l{t r¡uid o-fu~uuido. 

Nexo, 8Bf/Undo trimtlltn, junittr 



/" /(~ <""\r"l :'"' ' ) - ~~~..... ""'-( ,{~ {' ' •· .. ;· ~' - -, 
• · ;<1- • ...._......... \) ~ \ ! ' l " - ( , 4-- ~ .......: "- ,-:¡. }.. ..:, ·(\ '"' -~ ~ . '-":~ ' ' ---~--- \ .. ' .. \¡ . ( -- ~lt•.J...!-.: 1 .,, _....,..,_ '-.,-, , __ :, ~ '\. \'\ ' ;-. ¡: ' 

-· .. ,r-r.T··I· ¡"111--.. · - '-• '' ' ~ ,· · ..._~ ,: ¡ ;.r ·¡·¡.· \ , ,··:' :, .. ,,~ 'l ·~~. • , , ~ . .(C- · .:.· 1..).' -d .. d.lc 1 
1
¡ . f'---• ..... ,....,, . ~~ . ,, ., r , . ~ .~~ 

• ·, '- ., - ·-::-.:::=:.: -!..-.. 1 / ¡ .. 1 1 !/',..-:;"""" ro--..-- \ •. • , ' .. , \. 1 
_ .... __,{ ' .• ~,\;-~··, ,~ 1 ,I..J .. . ·' ' 1 ·' ..-... , . .• ,.'·\' ;, __ ' ::' ' " r; , .. , .... - ' - ,, • • 1 \ ' ' ,._. - - "1 ' ,··-~ "\1 .• - · , l .. ¡ . .. .- , ... _, """ 

' - 1 ' '1 '\ 1 • -"......,.' ' ~ _______ :- ~1-/ ... ....... ! ·1 ·, . ~ .. 
f ~:__,: :" :; .' 1 ; .... "' '~ "" ...... 

e,. ~~ --~-"- ""' , ,·, ¡' ),.. .... , ' • ' · ·. ' 
'. 1 ' • ' " ~· :----C.-= ... ' Ir:·--., ,/,11"\.. \ "-

,-,·-'' 1 ~ ' 1 ' " 1 • ~, ' . ·, í ' 
,_: .:__ ., -~r-:. '-:: · .. 1' 1 ' ' 1 .:·---. 1 "'-----

) ' ~ ·- ~ --·> . ' 1 -\ ' ' . . ', - ' , 
. • · -~~:--' 1 • • 1 • . 1 J · ,__~ · : , · 1 -r · ~---.r -. ~ .:....:.:_:.._-· · · '· l:tl ~-JI·;., l_ ... t.LJ, '1. 1·1 ·' .... -. l . • " ' .. ,,r 1 1 : 1 ' 1 (Í ,<~ , t";•• ' 1 1 1 o 1 ' 1 , F ' ' , 1, 

-. -;::·¡ i 1 .. r • , .• , .. ¡. ll! 'L-: ·:~--1.! .-:-:v· ·~-~- ... -_p;:··· ¡'I'~'1J·~ L· r .. ,.\.,,. 1 ~~· ~.. . ,_,_::¡-,· .. ,- • 
r 1 ¡'t· ·· ,t."-;· .. .... 1 • 11 1 • •.: • • ·>::---J-·" -" : j ~V / ·~ · · · / , \1 • ' 1 ,\ - . . , • 1· '~ ~ ·a _ • / /,. ·-. : . . ~. 1 't-r 1'· 1 ,-, ... _, __ 1 . .:. _1-

.,' 1 - ; / / 1 / ' 1 1'¡ J • ' ' -' 1 • • d ,, lj :// ,...'_ . .<··/,.··,., .!o / :·:_-J-1! ··;.1 
. .. !_ ¡/¡/ // ,' // '-!'' .u "/ ,-! 
', . 1/\/.'"/·'/ / - :·,· ~~ ' 

;:--·:\ '1 - / /,.'/ / ,// -' · / 
• • • "\ , ¿ . / ., , l' '"'' ,, ·o~. / \/·//··,· /;;;'/., '.- ,// 
\?\,:\:... ... . 1,/" /'' . ,./ ·- . . . 
X&·'>, .· -"'· . . '\// '- '\ 

'1\"' ~. ·.'. // / ·'/: \. · .... ~'"' · 
/ .1 1 / ' ' • • ........... X. '·'· / ·' / ' ·. ·. ·• ,, Y~' /// ' . . ..--~ ' ~:~. -.-. '." · :_.. ~~\, . / / :_-~ . _ ..... · __ , '\ '· ·, · '~'~")· 

/ / ' ··· • ' • o • • V ·• ' '" ' ' ' . .-.. ·: _-_-: = •. . .,.· ... '· .. ·-' '-'"--".':\..· ''<~ ' · . ··.. .., -~ :·:~ ~' 
·;~·..::::, . ,, ',.,,.>, '~~:, 

- ~-~ ' ~' "';· ·' .. 1 '. ~ 1 '' ' , ...... , ,· 

,.., ·-... ..--- ,-·-·: •. "'''' "' ~ '" 

FIGURA N° 2 

,._ ..... ~ . \ ... . ' .... , ' ... :, '·:' ····t: ~ :¡'--.'"~·,-:..... ·i:·."-·-·j)~"--~~-~--. ~;~~ . 
..JII..J:;:x'·.'- ':..~ 
/77'/ ~-~- -:>_ :·- . ~'\.\ 

( ' / --(' }"'..... ', . ·'~ . :·< :''/.·,' ·., : ,, { 
1 E$ ¡ COLUMCiüo5 

' S~Bt.'.RJ)DOS ... '~ 1 un ~ 

~;iV;,;:¿~.~r~'~-­
Vv\~~>~;""~'~'~;:,.· _.-...~~":-::-. -o, / ,.<, . _.._, , ' '- . ---·~~~/ >·-~~~-.' ><~~(" 1)\ : ': -'· ~.t:... . ~-::.~. 

' ~~" ~ -. i '' "'l"'\;:·~/· .:> , ·=--' '\·-. 

Illll!lllll[l]j 
!Luma 

"-"· ~ ... ·~ "-# • ti\ ',, \. :.. , 
?LANIOO.S 

, 
"PP~M PI O OS 

, 
SONOR\005 

, 
A?ALAC\OOS 

t2?/Z01 ·ANDiDOS 
, 

lSTM1005 E ···· ·ru .. -...... ........ 
~ 

~~~)~{ \..AGUIDOS 

~\~ AMAZ.ÓNIDOS 
f 
~ ... 
i 

'l FuÉ6uioo:; 
.. . ·l 

·, . · '·'~'-"' .;:· ··' '.:-- . ..-·.·-¡ .-. ~ ; ', l 
'i. ,.. ·' ·''' "' ' ·. ' '{•: ·· ;;·.;- ·>;\ ' ... -~·· ,_, ·, )~ .. ;._.··// )·,:~·-.:- . :- ;:;:, '\ ·' 

' / :--.....·...._;,:--, )\, / . ·; : ;<: ! ·~~:;: ' ~ ....... ' . '~'\ ·, " .. _.-, . ;..1 i,!' ··:-.··-: ·· .-¿--.· .. \.. ".. .,' -· '"- , , _., ... .. 

(@,¡~
;1- : ! ;,.·, 1 ~; _ ¡· ~- · .":~(>_.: '·,' 

~. 
/ u f i' ·. ;:; • . ( :...,:.-.. :•:.'; :.· 

¿j
,i\ f:. '"' '~ -:<,'·. , ·:.: · ~.: .... ·. 

~
¡,, l tÍ '• '/:' ·, .. 

• ' , l . . . _, . . . . . r%% l. '' ':· .. ~­. /,""' . . 
. ' '"' ' j ' J . 

,. ' / 1 : : (~ '{' / : : .- · 

. <·~ 1 • 1 }:'- ~ : f / 

./l 1 
: • f"~· ... ' 

/ ·l. • : • !J' 
11 (-~" 
· ~-· "e.r 
r .' 

,r-.• 
.: ·· 

....;:. ... 

- Localización de IC1'i ro1o~ ind írJeno~; en .... /\nH~I ic.u , ~ ~~ ~¡Crn I1V,UELLONI. 

50- Nexo. segundo trimestre, junio 1987 

~=rm 
J.......~-+ • .,..1' 

::: t-o :-· ' • ) ,.dt:t -
't.llu 

R]:t 
04 
~J 1tft 

-7 :tljjf ~~,~~ 
• •• , J J ~ -.J 
~-:\ ·( 
' \ i,: :. \. ?1· 
~m"··,~~ ·IL ¡j · I ~ ~ .P ' ., 'l ~ . . 1 ~ - ~ •· ·nJ ·· •·'-¿, • .t.~:~ · ~ d! 
··" ... '' • : f ·:-,· .. \ ,, . .; '\L~ ¡ ~ 

.::, J-:. i \.1):.~ 
..:.ti~~l.l .:;;;;~· 

.. "\:.,,A,-./ .:' 
'":~~:~~ .. 

FIGURA N° 3 

~~dd 
~~---' 

He 
~f 
ffiff.ffi ~ 
~· 

· Regiones raciales sudamericanas y zonas de metamorfismo local, scgC1n l mbclloni . 
1 - Reg ione s racia les sudamericanas. 

1, Fu éUIJidu·.; ?., Ur¡ttido:.; 3, P/1111pido-;; '1, Alll il7Úilidos; 5, /\ndidos . 
11 - Zon as de metamorfismo loc~li. 
a) Poblaciones l.lr¡o.ftl é'J II id.ls mesl i7,1rl.1~. a vec r.s nwzcl;¡d,ls; b) Pámpidos sobre Ullil bas~ 

fuéyu icb; e) f<tnlpicJos ~ubre Ullct L;tse l:íu uida; d) Pobl.lci oiiC5 COII C.lrdclere~ p:unpido~; 
atenu ados; e) And icJos sobre un,l base láguidil; f) LJguidos bajo influ encia amazónid<~; g) 
Are¿¡ de Amaz6nicJos sobre un foncJo l{t r¡uid o-fu~uuido. 

Nexo, 8Bf/Undo trimtlltn, junittr 



indígenas, las técnicas superiores de regadío agrícola (y 
hortícola ), las formas urbanas y las organizaciones sociales 
complejas de "la civilización del maíz". Los grupos que in­
tegran dicha oleada son tres: los colúmbidos, aglomerados 
en un sector del litoral pacífico norteamericano, que se es­
pecializaron en una recolección selectiva, en la pesca y en 
la caza; los pueblos-ándidos de las tierras altas de una zona · 
de Norteamérica (EE .UU . y México) y de los Andes: 
y finalmente los ístmidos, de acentuada braquicefalia 
y estatura muy baja. Los pueblo-ándidos y los ístmidos 
son agricultores superiores que construyen terrazas 
irrigadas, domestican animales, .cultivan literariamente 
los géneros épico y genealógico, poseen una rígida es­
tructura guerrera, su metalurgia es de primera línea, 
en especial la del oro y han llegado a teocratizar ciertas 
formas de poder. Sus caracteres son los de una cultura 
señorial (Herrenkultur), altamente estratificada. Los es­
químidos son unos recién llegados y no son considera­
dos "indios". Hay grupos esquimales en Asia, América 
del Norte y Groenlandia. Su fecha de arribo se ubica en 
1.000 años a.J .C. 

5. LOS CONQUISTADORES EUROPEOS 
Y LAS CULTURAS INDIGENAS 

Cuando los europeos que pensaban haber entrado al 
Asia por su puerta trasera - y de ahí el nombre de indios 
que recibieron nuestros aborígenes- advirtieron que las 
tierras recién descubiertas pertenecían a un nuevo mun­
do , se desencadenó una agria querella teológica-antropo­
lógica entre los tratadistas ibéricos. Una posición soste­
nía que los indios no eran hombres, que no tenían alma, 
que no cabían en el plan divino de las humanidades pro­
hijadas, luego del Diluvio, por las descendencias de Sem. 
Cam y Jafet . Estaban fuera de la Biblia y por lo tanto al 
margen de la creación de la especie humana. Eran, en 
consecuencia, animales con tipologías faciales y formas 
corporales semejantes a las de los hombres verdaderos y 
su destrucción o cautiverio estaban plenamente justifica­
dos. 

Otra actitud, más amplia, se relacionaba con la tradi­
dición estoica de la antigüedad clásica, la cual se oponía 
al concepto de que el esclavo lo era por naturaleza, como 
lo sostuviera Aristóteles. Dicha posición reconocía la 
humanidad total de los indios y su entronque con la des­
cendencia de Noé, aunque no explicaba cómo, cuándo 
y de dónde se había producido el ingreso al Nuevo Mun­
do, tema que dio lugar a un sin fin de hipótesis, en parti­
cular las referidas el origen de los inmigrantes. Cuando 
Colón se encuentra con los amables salvajes antillanos di­
ce que "en estas Islas fasta aquí no he hallado monstruos 
como muchos pensaban; más toda es gente de lindo aca­
tamiento" (Relaciones y Cartas; Carta a Luis Santángel) 
Está seguro de que tierra adentro habrá gente "más sotil 
e de tracto", pero esta avanzadilla de hombres sencillos 
que andan desnudos son de "buenos corazones", dan a 
los cristianos todo cuanto tienen, viven "muy sin mal". 
En Europa el erudito Pedro Mártir de Anglería recibe es­
fas noticias y las vincula con los indudables signos de una 
reencontrada Edad de Oro. Se apresura entonces a pin­
tar a los indios como seres para los cuales no existe "lo 
mío y tuyo", que "no tienen nuestra molicie" y que 

52- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

"viven más contentos, más sanos, y con mayor vigor en 
la ancianidad" (Décadas del Nuevo Mundo). Queda así 
preparado el terreno para el surgimiento de la tesis . del 
bon sauvage, que hará fortuna en el siglo XVIII. 

Vespucio también advierte que los indios "viven de 
acuerdo con la naturaleza" , "no tienen codicia" y son 
"más justamente epicúreos que estoicos". Pero ve tam­
bién el otro lado de la moneda : cuenta los excesos de 
crueldad, se espanta del canibalismo, denuncia la igno­
rancia total, protesta contra las casquivanas muchachas 
indígenas. Pero tanto los indios buenos como los indios 
malos son igualmente libres y dichosos, y resultan a la 
postre una lección para los europeos, tan complicados 
en sus manejos políticos e intrigas sociales y no menos 
crueles e ignorantes que aquellas montaraces criaturas. 
(El Nuevo Mundo). 

Esta ambivalencia en el juicio se advierte también en 
Hernán Cortés. Queda pasmado ante la grandeza urba­
na de Tenochtitlán, donde existen cosas de tanta admira­
ción "que no se podían creer" y cuyas gentes son de ca­
pacidad que "todo lo entienden y conocen muy bien" . 
Sin embargo la religión de los aztecas le parece "cosa ho­
rrible y abominable y digna de ser punida, que hasta 
ahora no he visto en ninguna parte" (Cartas de relación 
de la conquista de México".) 

Ambas opiniones irán cosechando adeptos. La línea 
de los amables salvajes tendrá su representante en Las 
Casas y la de los "perros inmundos" en el dominico 
Tomás Ortiz (Estas son las propiedades de los indios 
por donde no merecen libertades), en Gonzalo de Ovie­
do (Historia General y Natural de las Indias), en Juan 
Ginés de Sepúlveda (Opera) y Bernardino de Sahagún 
(Historia general de las cosas de Nueva España) aunque 
este último los condena como hijos de Satán pero admi­
ra su habilidad para aprender las artes y oficios. Según 
Las Casas los indios son gentes "obedientísimas, fidelí­
simas a sus señores naturales". Es imposible hallar cria­
turas "más humildes, más pacíficas, más quietas", sin 
odios, sin vicios, sin rencores, "sin desear venganzas". 
Son de flaca y tierna complexión y además "gentes pau­
pérrimas" que serían las más bienaventuradas del mundo 
si solamente conocieran a Dios" (Brevísima relación 
de la destrucción de las Indias). 

Ginés de Sepúlveda cree que el clima de América ha 
degenerado y atrofiado el cuerpo y el alma de los indios: 
de aquí surge la leyenda ecológica del (mal) ambiente 
tropical americano desarrollada en el siglo XVIII por los 
enemigos del bon sauvage, tales como De Pauw , Raynal 
y Buffon. Dichos indios, en lo que se refiere a "pruden­
cia, ingenio y todo género de virtudes y humanos sen ti- . 
mientos, son tan inferiores a los españoles como los ni­
ños a los adultos, las mujeres a los varones, los crueles 
inhumanos a los extremadamente mansos." (Democra­
tes alter). 

Resuenan aquí los dicterios del citado Ortiz , cuando 
ante el Consejo de Indias, en 1524 emitiera juicios de se­
veridad tan dura como injusta, ayunos totalmente de re­
lativismo cultural, dado que medía con un resero intere­
sado de es~lavócrata y de europeo etnocéntrico la 
Weltanschauung indígena: "Ninguna justicia hay entre 
ellos [ . . . ] no tienen amor ni vergüenza; son como as­
nos, abobados, alocados, insensatos [ ... ] son bestiales en 
los vicios [ ." .. ] son traidores, crueles y vengativos [ . . . ] 
haraganes, ladrones, mentirosos, y de juicios bajos y apo-

cados [ ... ] son cobardes como liebres, sucios como' 
puercos[ ... ] no tienen arte ni maña de hombres[ ... ) 
cuanto más crecen se hacen peores", etc. 

Esta polémica llega a Europa y allí prosigue. Hay quie­
nes alientan al emperador Carlos V a redoblar la repre­
sión sobre los "idólatras abominables" y quienes van an­
te el Papa para defender la condición humana de aquellas 
desamparadas criaturas. Los dominicos Bernardino de 
Minaya y Julián Garcés informan al Papa Paulo 111 so­
bre los excesos de los primeros conquistadores, ávidos de 
oro, y le cuentan que "los indios no son turbulentos, ni 
inquietos. ni díscolos, sino reverentes, tímidos y obe­
dientes". Escuchar a los que con "un grito satánico" 
apoyaban a los autores de los excesos violentaría el or­
den divino y la razón humana. El Papa estudia los argu­
mentos y en 1537 , en la bula Sublimis Deus expresa: 
"El enemigo de la humanidad, quien se opone a todo lo 
bueno para conseguir la destrucción de los hombres 
[ ... ] ha inventado medios jamás antes oídos para estor­
bar la palabra de Dios que ha de salvar el mundo; él ha 
inspirado a sus satélites, quienes para complacerlo no 
han dudado en propagar ampliamente que los indios del 
Oeste y del Sur y otras gentes de las que apenas tenemos 
conocimiento deben ser tratadas como brutos, creados 
para nuestro servicio [ ... ] Nos [ ... ] consideramos sin 
embargo que los indios son verdaderos hombres y que 
no sólo son capaces de entender la fe católica sino que, 
de acuerdo con nuestras informaciones, se hallan deseo­
sos de recibirla [ ... ]" 

Asegurada ya la condición humana de los indios, no 
se han liberado aún de las justas causas de la guerra en su 
contra, tal como sostiene luego Sepúlveda en su célebre 
polémica con Las Casas entre 1550 y 1551. 

Sin embargo éste es el comienzo, y no solamente de 

FORMACION 

una praxis multisecular y de una polémica ardorosa, _ si­
no de un intenso proceso de mixigenación racial y de 
cambio cultural acompañado por una tremenda altera­
ción de las formas económicas, lo cual acarreó transfor­
maciones revolucionarias en el destino de las sociedades 
indígenas. Al trauma de la conquista siguen el proceso 
del reacomodamiento colonial y el del desequilibrio im­
puesto por los regímenes republicanos, mucho menos 
propicios al indio y su mundo que la administración 
ibérica, pese a todos los claroscuros de la misma. Los 
indios son los vencidos; constituyen el trasfondo hu­
mano de un continente conquistado. Los sobrevivientes 
a los choques iniciales y a las sevicias, las epidemias, los 
despojos y las postergaciones de cinco siglos terribles, 
forman parte de esa masa humana mal defmida y peor 
interpretada que las políticas indigenistas de los diferen­
tes países quieren incorporar a los cuadros nacionales. 
Constituyen así minorías en retroceso, etnias en desapa­
rición, sobrevivientes cada vez más diezmados de un gran 
naufragio histórico. El puente del mestizaje ha sido, a la 
vez, un camino de manumisión y una trampa para la con­
servación de la antigua identidad. La ruralización, 
la proletarización, la urbanización, son los pasos que se­
ñalan la salida del indio de un escenario de fantasmas 
irredentos y su ingreso al universo de la dependencia, del 
subdesarrollo, del atraso crónico, del melancólico y mor­
tecino resplandor de los epílogos. Hijos de la pobreza, 
paradigmas del desamparo, cansados ya de buscar sali­
das en los milenarismos de las "religiones de crisis", los 
indígenas aprenden dolorosamente el oficio de ser ame­
ricanos pobres, cristianos aculturados, clientes políticos 
e integrantes al fm de una sola humanidad que procura, 
entre sobresaltos, resentimientos, decepciones y esperan­
zas, fundar una wWüme patria terrestre. O 

cursos brindan la posibilidad de un 
estudio sistemático, que se desarrolla 
en base a material didáctico preparado 
al efecto, con la asistencia de tutores 
académicos y respetando la disponibi-
lidad de tiempo del alumno. 

Solicitar infonnes, personahnente o por escrito 
a: Ituzaingó 90, (1642) San Isidro, todos los días 
hábiles de 9 al2 y 15 a 20 hs. También telefóni­
camente al 7 4 7-5378, de 1 O a 12 hs. 

Nexo. se.QUndo trimestre, junio 1987- 5.3 



indígenas, las técnicas superiores de regadío agrícola (y 
hortícola ), las formas urbanas y las organizaciones sociales 
complejas de "la civilización del maíz". Los grupos que in­
tegran dicha oleada son tres: los colúmbidos, aglomerados 
en un sector del litoral pacífico norteamericano, que se es­
pecializaron en una recolección selectiva, en la pesca y en 
la caza; los pueblos-ándidos de las tierras altas de una zona · 
de Norteamérica (EE .UU . y México) y de los Andes: 
y finalmente los ístmidos, de acentuada braquicefalia 
y estatura muy baja. Los pueblo-ándidos y los ístmidos 
son agricultores superiores que construyen terrazas 
irrigadas, domestican animales, .cultivan literariamente 
los géneros épico y genealógico, poseen una rígida es­
tructura guerrera, su metalurgia es de primera línea, 
en especial la del oro y han llegado a teocratizar ciertas 
formas de poder. Sus caracteres son los de una cultura 
señorial (Herrenkultur), altamente estratificada. Los es­
químidos son unos recién llegados y no son considera­
dos "indios". Hay grupos esquimales en Asia, América 
del Norte y Groenlandia. Su fecha de arribo se ubica en 
1.000 años a.J .C. 

5. LOS CONQUISTADORES EUROPEOS 
Y LAS CULTURAS INDIGENAS 

Cuando los europeos que pensaban haber entrado al 
Asia por su puerta trasera - y de ahí el nombre de indios 
que recibieron nuestros aborígenes- advirtieron que las 
tierras recién descubiertas pertenecían a un nuevo mun­
do , se desencadenó una agria querella teológica-antropo­
lógica entre los tratadistas ibéricos. Una posición soste­
nía que los indios no eran hombres, que no tenían alma, 
que no cabían en el plan divino de las humanidades pro­
hijadas, luego del Diluvio, por las descendencias de Sem. 
Cam y Jafet . Estaban fuera de la Biblia y por lo tanto al 
margen de la creación de la especie humana. Eran, en 
consecuencia, animales con tipologías faciales y formas 
corporales semejantes a las de los hombres verdaderos y 
su destrucción o cautiverio estaban plenamente justifica­
dos. 

Otra actitud, más amplia, se relacionaba con la tradi­
dición estoica de la antigüedad clásica, la cual se oponía 
al concepto de que el esclavo lo era por naturaleza, como 
lo sostuviera Aristóteles. Dicha posición reconocía la 
humanidad total de los indios y su entronque con la des­
cendencia de Noé, aunque no explicaba cómo, cuándo 
y de dónde se había producido el ingreso al Nuevo Mun­
do, tema que dio lugar a un sin fin de hipótesis, en parti­
cular las referidas el origen de los inmigrantes. Cuando 
Colón se encuentra con los amables salvajes antillanos di­
ce que "en estas Islas fasta aquí no he hallado monstruos 
como muchos pensaban; más toda es gente de lindo aca­
tamiento" (Relaciones y Cartas; Carta a Luis Santángel) 
Está seguro de que tierra adentro habrá gente "más sotil 
e de tracto", pero esta avanzadilla de hombres sencillos 
que andan desnudos son de "buenos corazones", dan a 
los cristianos todo cuanto tienen, viven "muy sin mal". 
En Europa el erudito Pedro Mártir de Anglería recibe es­
fas noticias y las vincula con los indudables signos de una 
reencontrada Edad de Oro. Se apresura entonces a pin­
tar a los indios como seres para los cuales no existe "lo 
mío y tuyo", que "no tienen nuestra molicie" y que 

52- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

"viven más contentos, más sanos, y con mayor vigor en 
la ancianidad" (Décadas del Nuevo Mundo). Queda así 
preparado el terreno para el surgimiento de la tesis . del 
bon sauvage, que hará fortuna en el siglo XVIII. 

Vespucio también advierte que los indios "viven de 
acuerdo con la naturaleza" , "no tienen codicia" y son 
"más justamente epicúreos que estoicos". Pero ve tam­
bién el otro lado de la moneda : cuenta los excesos de 
crueldad, se espanta del canibalismo, denuncia la igno­
rancia total, protesta contra las casquivanas muchachas 
indígenas. Pero tanto los indios buenos como los indios 
malos son igualmente libres y dichosos, y resultan a la 
postre una lección para los europeos, tan complicados 
en sus manejos políticos e intrigas sociales y no menos 
crueles e ignorantes que aquellas montaraces criaturas. 
(El Nuevo Mundo). 

Esta ambivalencia en el juicio se advierte también en 
Hernán Cortés. Queda pasmado ante la grandeza urba­
na de Tenochtitlán, donde existen cosas de tanta admira­
ción "que no se podían creer" y cuyas gentes son de ca­
pacidad que "todo lo entienden y conocen muy bien" . 
Sin embargo la religión de los aztecas le parece "cosa ho­
rrible y abominable y digna de ser punida, que hasta 
ahora no he visto en ninguna parte" (Cartas de relación 
de la conquista de México".) 

Ambas opiniones irán cosechando adeptos. La línea 
de los amables salvajes tendrá su representante en Las 
Casas y la de los "perros inmundos" en el dominico 
Tomás Ortiz (Estas son las propiedades de los indios 
por donde no merecen libertades), en Gonzalo de Ovie­
do (Historia General y Natural de las Indias), en Juan 
Ginés de Sepúlveda (Opera) y Bernardino de Sahagún 
(Historia general de las cosas de Nueva España) aunque 
este último los condena como hijos de Satán pero admi­
ra su habilidad para aprender las artes y oficios. Según 
Las Casas los indios son gentes "obedientísimas, fidelí­
simas a sus señores naturales". Es imposible hallar cria­
turas "más humildes, más pacíficas, más quietas", sin 
odios, sin vicios, sin rencores, "sin desear venganzas". 
Son de flaca y tierna complexión y además "gentes pau­
pérrimas" que serían las más bienaventuradas del mundo 
si solamente conocieran a Dios" (Brevísima relación 
de la destrucción de las Indias). 

Ginés de Sepúlveda cree que el clima de América ha 
degenerado y atrofiado el cuerpo y el alma de los indios: 
de aquí surge la leyenda ecológica del (mal) ambiente 
tropical americano desarrollada en el siglo XVIII por los 
enemigos del bon sauvage, tales como De Pauw , Raynal 
y Buffon. Dichos indios, en lo que se refiere a "pruden­
cia, ingenio y todo género de virtudes y humanos sen ti- . 
mientos, son tan inferiores a los españoles como los ni­
ños a los adultos, las mujeres a los varones, los crueles 
inhumanos a los extremadamente mansos." (Democra­
tes alter). 

Resuenan aquí los dicterios del citado Ortiz , cuando 
ante el Consejo de Indias, en 1524 emitiera juicios de se­
veridad tan dura como injusta, ayunos totalmente de re­
lativismo cultural, dado que medía con un resero intere­
sado de es~lavócrata y de europeo etnocéntrico la 
Weltanschauung indígena: "Ninguna justicia hay entre 
ellos [ . . . ] no tienen amor ni vergüenza; son como as­
nos, abobados, alocados, insensatos [ ... ] son bestiales en 
los vicios [ ." .. ] son traidores, crueles y vengativos [ . . . ] 
haraganes, ladrones, mentirosos, y de juicios bajos y apo-

cados [ ... ] son cobardes como liebres, sucios como' 
puercos[ ... ] no tienen arte ni maña de hombres[ ... ) 
cuanto más crecen se hacen peores", etc. 

Esta polémica llega a Europa y allí prosigue. Hay quie­
nes alientan al emperador Carlos V a redoblar la repre­
sión sobre los "idólatras abominables" y quienes van an­
te el Papa para defender la condición humana de aquellas 
desamparadas criaturas. Los dominicos Bernardino de 
Minaya y Julián Garcés informan al Papa Paulo 111 so­
bre los excesos de los primeros conquistadores, ávidos de 
oro, y le cuentan que "los indios no son turbulentos, ni 
inquietos. ni díscolos, sino reverentes, tímidos y obe­
dientes". Escuchar a los que con "un grito satánico" 
apoyaban a los autores de los excesos violentaría el or­
den divino y la razón humana. El Papa estudia los argu­
mentos y en 1537 , en la bula Sublimis Deus expresa: 
"El enemigo de la humanidad, quien se opone a todo lo 
bueno para conseguir la destrucción de los hombres 
[ ... ] ha inventado medios jamás antes oídos para estor­
bar la palabra de Dios que ha de salvar el mundo; él ha 
inspirado a sus satélites, quienes para complacerlo no 
han dudado en propagar ampliamente que los indios del 
Oeste y del Sur y otras gentes de las que apenas tenemos 
conocimiento deben ser tratadas como brutos, creados 
para nuestro servicio [ ... ] Nos [ ... ] consideramos sin 
embargo que los indios son verdaderos hombres y que 
no sólo son capaces de entender la fe católica sino que, 
de acuerdo con nuestras informaciones, se hallan deseo­
sos de recibirla [ ... ]" 

Asegurada ya la condición humana de los indios, no 
se han liberado aún de las justas causas de la guerra en su 
contra, tal como sostiene luego Sepúlveda en su célebre 
polémica con Las Casas entre 1550 y 1551. 

Sin embargo éste es el comienzo, y no solamente de 

FORMACION 

una praxis multisecular y de una polémica ardorosa, _ si­
no de un intenso proceso de mixigenación racial y de 
cambio cultural acompañado por una tremenda altera­
ción de las formas económicas, lo cual acarreó transfor­
maciones revolucionarias en el destino de las sociedades 
indígenas. Al trauma de la conquista siguen el proceso 
del reacomodamiento colonial y el del desequilibrio im­
puesto por los regímenes republicanos, mucho menos 
propicios al indio y su mundo que la administración 
ibérica, pese a todos los claroscuros de la misma. Los 
indios son los vencidos; constituyen el trasfondo hu­
mano de un continente conquistado. Los sobrevivientes 
a los choques iniciales y a las sevicias, las epidemias, los 
despojos y las postergaciones de cinco siglos terribles, 
forman parte de esa masa humana mal defmida y peor 
interpretada que las políticas indigenistas de los diferen­
tes países quieren incorporar a los cuadros nacionales. 
Constituyen así minorías en retroceso, etnias en desapa­
rición, sobrevivientes cada vez más diezmados de un gran 
naufragio histórico. El puente del mestizaje ha sido, a la 
vez, un camino de manumisión y una trampa para la con­
servación de la antigua identidad. La ruralización, 
la proletarización, la urbanización, son los pasos que se­
ñalan la salida del indio de un escenario de fantasmas 
irredentos y su ingreso al universo de la dependencia, del 
subdesarrollo, del atraso crónico, del melancólico y mor­
tecino resplandor de los epílogos. Hijos de la pobreza, 
paradigmas del desamparo, cansados ya de buscar sali­
das en los milenarismos de las "religiones de crisis", los 
indígenas aprenden dolorosamente el oficio de ser ame­
ricanos pobres, cristianos aculturados, clientes políticos 
e integrantes al fm de una sola humanidad que procura, 
entre sobresaltos, resentimientos, decepciones y esperan­
zas, fundar una wWüme patria terrestre. O 

cursos brindan la posibilidad de un 
estudio sistemático, que se desarrolla 
en base a material didáctico preparado 
al efecto, con la asistencia de tutores 
académicos y respetando la disponibi-
lidad de tiempo del alumno. 

Solicitar infonnes, personahnente o por escrito 
a: Ituzaingó 90, (1642) San Isidro, todos los días 
hábiles de 9 al2 y 15 a 20 hs. También telefóni­
camente al 7 4 7-5378, de 1 O a 12 hs. 

Nexo. se.QUndo trimestre, junio 1987- 5.3 



LA VASTA COMPLEJIDAD RACIAL 

Y CULTURAL PRECOLOMBINA 

ARTURO GUTIERREZ CARBO 

La situación de San Pablo "No hago el bien que quie­
ro sino el mal que aborrezco" ha sido expresada de mu­
chas maneras y con distintas palabras, por muchos preo­
cupados a lo largo de la historia , especialmente desde el 
descubrimiento de América, por llevar a cabo políticas 
justas con respecto a grupos humanos que por cualquier 
circunstancia, han quedado condicionados en sistemas 
de vida más simples, para mí envidiables en muchos as-
pectos, y sin alcanzar suficiente participación en los es­
tratos más complicados de nuestra civilización, para va­
rios de nosotros insoportables en muchos aspectos. 

Pero a esta civilización de aspectos insoportables, te­
nemos que reconocerle también algunas ventajas. 

Es evidente que cualquier dirigente indigenista recu­
rre a los médicos de esta civilización y sus medios sani­
tarios, para salvar su propia vida o la de un ser querido. 
Y todos vamos a los dentistas mejor equipados por la 
civilización, hasta para hacernos postizos por estética y 
de la manera menos dolorosa posible. 

No podemos adherir al mensaje de egoísmo cifrado en 
el Robinson Crusoe que, aislado de todos los inconve­
nientes de la civilización y sus urbes llenas de codazos 
físicos, intelectuales y morales, recibe todos los elemen­
tos prolijamente encajonados que el mar le lleva, gratis, 
de la civilización. Debemos considerar que el grado de 
complejidad de nuestra civilización no fue alcanzado gra­
tis. 

Ha costado, cuesta y me temo que costará ríos de san­
gre. Feroces sacrificios humanos que hasta dejan atrás 
a los aztecas, por lo menos en cantidad. Ha costado, 
cuesta y costará me temo, una antropofagia que no por 
disimulada e indirecta a la ingiesa victoriana, es mejor 
que la de los caribes a costa de los aruac. 

Y cuidado, que los aborígenes que estamos siendo fa­
gocitados somos ahora los latinoamericanos todos. Los 
hijos de los que llegaron antes y de los que llegaron des­

de Colón. 
en definitiva cabe recordar, antes de empezar 

estrictamente histórico, es decir con el registro 
Jlijr#o, que los aborígenes que llegaron a América antes 

~~ritura, lo hicieron en diferentes tiempos y des­
MimeJlugares del Oriente clásico, de Oceanía y de 

"clásico" porque es el Oriente al que nos 
BJIIlO,pa, pero en realidad a los americanos 

a través del Pacífico. Y esta a wwun~s Oriente y Occidente, nos 

• ,, 1 111 r/llnio Hltl7 

sirve de introducción a la relatividad del término abori­
gen, del que mi diccionario manual , derivado del de la 
Academia, dice: "originario del país en que vive // pri­
mitivo morador de un país". 

• EN TORNO AL CONCEPTO DE 
"ABORIGEN" 

a) Rastreo arquelógico 

En cuanto hemos nacido, es decir originados, en el 
país en que vivimos, casi todos los argentinos somos 
aborígenes de la Argentina. En cuanto primitivos mora­
dores de este país, casi ninguno. No ya la historia directa 
sino la arqueología, algo más desapasionada como lec­
tora que e·s de esa otra historia escrita directamente por 
los hechos en la corteza terrestre y su superficie, nos di­
ce claramente que los primitivos, en cuanto primeros 
moradores de este país, han desaparecido como pueblo, 
como población diferenciada, tanto en sus rasgos físicos 
como, y mucho más, en su cultura, hace milenios. 

Es que la sucesión de diferentes y superpuestas cul­
turas líticas, asociadas respectivamente a diferentes tes­
timonios óseos humanos, son tan visibles en América 
desde unos 43.000 años hacia acá, como en Eurasia y 
Africa, y en todo el mundo denuncian suplantaciones 
muchas veces violentas, tanto como mestizajes biológi­
cos y culturales. Mestizajes y sucesiones que destruyen 
mitos racistas, relativizando también el término aborigen 
en cuanto intenta reeditarse en tal sentido. 

La diferencia esencial de América con el resto del mun­
do, es que no se han encontrado en sus terrenos hasta hoy, 
elementos de esa sucesión de huesos y utensilios más allá 
de los 43.000 años ha, a diferencia de los otros continen­
tes en los que esa sucesión, aunque entrecortada, parece 
esfumarse entre homínidos y hominoides, en una teoría 

_evolutiva que, en última instancia, consolida al barro que 
nos señala la Biblia como origen del soporte físico de 
nuestras almas . 

Estos mexicanos de puro origen indígena acuden al encuentro con el Papa portando un patético crucifijo barroco. El pueblo in· 
doamericano está con Cristo, los indigenistas no. 

Aquí no hay discusión, el primer tipo que aparece en 
América, sin intermediarios pitecántropos, ni interrup­
ciones geológicas, es un hombre hecho y derecho. Es un 
señor inmigrante y/o conquistador. 

Todo un inmigrante y/o conquistador,. ,que vino de 
Asia por el istmo que emergió, cerrando el Pacífico por 
el norte, uniendo la península rusa de los Chukchos y 
Alaska, cuando la última glaciación condensó en hielos 
parte del agua de los oceános, los que por eso bajaron sus 
niveles, hace 43.000 años. 

Esa es la edad que se adjudica a los restos humanos 
más antiguos de nuestro continente, y son los hallados 
en ldaho, EE.UU., seguidos por otros de Texas con 
38.000 años, según Morales Padrón (10 p. 237), confir­
mando la migración norte-sur y también diferentes olea­
das individualizables por sus horizontes culturales, es 
decir los niveles en que se encuentran sus conjuntos de 
huesos y útiles. Agreguemos la secuencia de antigüedad 
medida por Carbono 14 que da Luis Alberto Sanchez 
(12 p. 20): 15.000 años en Perú, 10.000 en Minas Ge­
rais (Brasil), 10.000 también en el estrecho de Magalla­
nes y algo menos en Los Toldos, provincia de Santa 
~. señalando dispersión hacia el este, además de la 
~~rte-sur, en base a los restos más antiguos y relativa­
.te similares encontrados hasta hoy. 

ptimitivos inmigrantes no queda nadie 
pueden, quizás, permane­

·laa oleadas inmigrantes o invasoras 
~ tecnología más a~;p1zada, se fue-

ron desplazando y reemplazando en sus cotos de caza, 
recolección y pesca, en sucesión milenaria. 

A estas oleadas posteriores no sólo se las individuali­
za por los utensilios que describen sus respectivos hori­
zontes culturales, sino, muchas veces, también por sus 
diferentes características óseas. 

Estos procesos de suplantación o sucesión, son conti­
nuos y universales en la historia del hombre, y más allá 
los descubre la paleontología clara y objetivamente, en 
fo-rma en que además parece subrayar una violencia con­
génita del ansia de poder, gue es lo que la Biblia parece 
señalar en la escena del Paraíso en que el "sereis como 
dioses" de Luzbel, descubre al hombre su propio peca­
do original. 

De estos procesos de suplantación no parece haberse 
librado zona en el mundo, salvo quizá y hasta ahora, los 
gélidos Polos geográficos.-

A la llegada de los españoles a nuestro continente, en 
dinámica similar, los guatemaltecos estaban a punto de 
ser invadidos por los aztecas, los quiteños a punto de do­
minar a los cuzqueños, los caribes estaban eliminando y 
comiéndose a los arawac, los lules y tonocotés de nues­
tro territorio eran acorralados por los vilelas, que a su 
vez defendían el Chaco, "su" Chaco, de invasores de ti-
po caribe. Y todo ello a sangre y fuego. · 

Es que la propiedad territorial no era aún específica· 
mente privada, cuando ya el ansia de poder, compue~ 
entre otros por el poder comer, inspiraba las luchas 
bales entre sí, y dentro de éstas, como conrecue..._.. 
predominio de los más bravos combatientes. 
. La lucha tribal por el mejor coto de C@,tiiJ 
en las sociedades más compltja=~ 
jores zonas de rle&4», y 11 lM1 



LA VASTA COMPLEJIDAD RACIAL 

Y CULTURAL PRECOLOMBINA 

ARTURO GUTIERREZ CARBO 

La situación de San Pablo "No hago el bien que quie­
ro sino el mal que aborrezco" ha sido expresada de mu­
chas maneras y con distintas palabras, por muchos preo­
cupados a lo largo de la historia , especialmente desde el 
descubrimiento de América, por llevar a cabo políticas 
justas con respecto a grupos humanos que por cualquier 
circunstancia, han quedado condicionados en sistemas 
de vida más simples, para mí envidiables en muchos as-
pectos, y sin alcanzar suficiente participación en los es­
tratos más complicados de nuestra civilización, para va­
rios de nosotros insoportables en muchos aspectos. 

Pero a esta civilización de aspectos insoportables, te­
nemos que reconocerle también algunas ventajas. 

Es evidente que cualquier dirigente indigenista recu­
rre a los médicos de esta civilización y sus medios sani­
tarios, para salvar su propia vida o la de un ser querido. 
Y todos vamos a los dentistas mejor equipados por la 
civilización, hasta para hacernos postizos por estética y 
de la manera menos dolorosa posible. 

No podemos adherir al mensaje de egoísmo cifrado en 
el Robinson Crusoe que, aislado de todos los inconve­
nientes de la civilización y sus urbes llenas de codazos 
físicos, intelectuales y morales, recibe todos los elemen­
tos prolijamente encajonados que el mar le lleva, gratis, 
de la civilización. Debemos considerar que el grado de 
complejidad de nuestra civilización no fue alcanzado gra­
tis. 

Ha costado, cuesta y me temo que costará ríos de san­
gre. Feroces sacrificios humanos que hasta dejan atrás 
a los aztecas, por lo menos en cantidad. Ha costado, 
cuesta y costará me temo, una antropofagia que no por 
disimulada e indirecta a la ingiesa victoriana, es mejor 
que la de los caribes a costa de los aruac. 

Y cuidado, que los aborígenes que estamos siendo fa­
gocitados somos ahora los latinoamericanos todos. Los 
hijos de los que llegaron antes y de los que llegaron des­

de Colón. 
en definitiva cabe recordar, antes de empezar 

estrictamente histórico, es decir con el registro 
Jlijr#o, que los aborígenes que llegaron a América antes 

~~ritura, lo hicieron en diferentes tiempos y des­
MimeJlugares del Oriente clásico, de Oceanía y de 

"clásico" porque es el Oriente al que nos 
BJIIlO,pa, pero en realidad a los americanos 

a través del Pacífico. Y esta a wwun~s Oriente y Occidente, nos 

• ,, 1 111 r/llnio Hltl7 

sirve de introducción a la relatividad del término abori­
gen, del que mi diccionario manual , derivado del de la 
Academia, dice: "originario del país en que vive // pri­
mitivo morador de un país". 

• EN TORNO AL CONCEPTO DE 
"ABORIGEN" 

a) Rastreo arquelógico 

En cuanto hemos nacido, es decir originados, en el 
país en que vivimos, casi todos los argentinos somos 
aborígenes de la Argentina. En cuanto primitivos mora­
dores de este país, casi ninguno. No ya la historia directa 
sino la arqueología, algo más desapasionada como lec­
tora que e·s de esa otra historia escrita directamente por 
los hechos en la corteza terrestre y su superficie, nos di­
ce claramente que los primitivos, en cuanto primeros 
moradores de este país, han desaparecido como pueblo, 
como población diferenciada, tanto en sus rasgos físicos 
como, y mucho más, en su cultura, hace milenios. 

Es que la sucesión de diferentes y superpuestas cul­
turas líticas, asociadas respectivamente a diferentes tes­
timonios óseos humanos, son tan visibles en América 
desde unos 43.000 años hacia acá, como en Eurasia y 
Africa, y en todo el mundo denuncian suplantaciones 
muchas veces violentas, tanto como mestizajes biológi­
cos y culturales. Mestizajes y sucesiones que destruyen 
mitos racistas, relativizando también el término aborigen 
en cuanto intenta reeditarse en tal sentido. 

La diferencia esencial de América con el resto del mun­
do, es que no se han encontrado en sus terrenos hasta hoy, 
elementos de esa sucesión de huesos y utensilios más allá 
de los 43.000 años ha, a diferencia de los otros continen­
tes en los que esa sucesión, aunque entrecortada, parece 
esfumarse entre homínidos y hominoides, en una teoría 

_evolutiva que, en última instancia, consolida al barro que 
nos señala la Biblia como origen del soporte físico de 
nuestras almas . 

Estos mexicanos de puro origen indígena acuden al encuentro con el Papa portando un patético crucifijo barroco. El pueblo in· 
doamericano está con Cristo, los indigenistas no. 

Aquí no hay discusión, el primer tipo que aparece en 
América, sin intermediarios pitecántropos, ni interrup­
ciones geológicas, es un hombre hecho y derecho. Es un 
señor inmigrante y/o conquistador. 

Todo un inmigrante y/o conquistador,. ,que vino de 
Asia por el istmo que emergió, cerrando el Pacífico por 
el norte, uniendo la península rusa de los Chukchos y 
Alaska, cuando la última glaciación condensó en hielos 
parte del agua de los oceános, los que por eso bajaron sus 
niveles, hace 43.000 años. 

Esa es la edad que se adjudica a los restos humanos 
más antiguos de nuestro continente, y son los hallados 
en ldaho, EE.UU., seguidos por otros de Texas con 
38.000 años, según Morales Padrón (10 p. 237), confir­
mando la migración norte-sur y también diferentes olea­
das individualizables por sus horizontes culturales, es 
decir los niveles en que se encuentran sus conjuntos de 
huesos y útiles. Agreguemos la secuencia de antigüedad 
medida por Carbono 14 que da Luis Alberto Sanchez 
(12 p. 20): 15.000 años en Perú, 10.000 en Minas Ge­
rais (Brasil), 10.000 también en el estrecho de Magalla­
nes y algo menos en Los Toldos, provincia de Santa 
~. señalando dispersión hacia el este, además de la 
~~rte-sur, en base a los restos más antiguos y relativa­
.te similares encontrados hasta hoy. 

ptimitivos inmigrantes no queda nadie 
pueden, quizás, permane­

·laa oleadas inmigrantes o invasoras 
~ tecnología más a~;p1zada, se fue-

ron desplazando y reemplazando en sus cotos de caza, 
recolección y pesca, en sucesión milenaria. 

A estas oleadas posteriores no sólo se las individuali­
za por los utensilios que describen sus respectivos hori­
zontes culturales, sino, muchas veces, también por sus 
diferentes características óseas. 

Estos procesos de suplantación o sucesión, son conti­
nuos y universales en la historia del hombre, y más allá 
los descubre la paleontología clara y objetivamente, en 
fo-rma en que además parece subrayar una violencia con­
génita del ansia de poder, gue es lo que la Biblia parece 
señalar en la escena del Paraíso en que el "sereis como 
dioses" de Luzbel, descubre al hombre su propio peca­
do original. 

De estos procesos de suplantación no parece haberse 
librado zona en el mundo, salvo quizá y hasta ahora, los 
gélidos Polos geográficos.-

A la llegada de los españoles a nuestro continente, en 
dinámica similar, los guatemaltecos estaban a punto de 
ser invadidos por los aztecas, los quiteños a punto de do­
minar a los cuzqueños, los caribes estaban eliminando y 
comiéndose a los arawac, los lules y tonocotés de nues­
tro territorio eran acorralados por los vilelas, que a su 
vez defendían el Chaco, "su" Chaco, de invasores de ti-
po caribe. Y todo ello a sangre y fuego. · 

Es que la propiedad territorial no era aún específica· 
mente privada, cuando ya el ansia de poder, compue~ 
entre otros por el poder comer, inspiraba las luchas 
bales entre sí, y dentro de éstas, como conrecue..._.. 
predominio de los más bravos combatientes. 
. La lucha tribal por el mejor coto de C@,tiiJ 
en las sociedades más compltja=~ 
jores zonas de rle&4», y 11 lM1 



aditamentos requeridos por la condición humana)os que 
van conformando sus habitat culturales, que definimos 
como espacios ya no solamente físicos, tampoco mera­
mente económicos, sino incluso intelectuales y hasta mo­
rales, éticos. 

De hecho, ése era el tipo de habitat integral que du­
rante 700 años lucharon por recuperar los padres de los 
españoles que desde 1492 se dispersaron por América. 
Y ellos mismos eran mestizados de germanos, (godos, 
suevos, alanos, vándalos), anteriores romanos y fenicios, 
más anteriores celtas, antes aún 1beros, y todavía hay 
muchas más etnias antes de llegar a los aborígenes artis­
tas de las cuevas de Altamira. 

A su lado hacía poco más de 3000 años que otras de 
las tribus germanas, los francos, habían impuesto su 
nombre a Francia, territorio de aborígenes celtas, los 
galos, que lo habitaban desde antes que lo dominara el 
imperio romano, pero que también fueron precedidos 
en ese país por otros aborígenes que sin embargo tampo­
co eran descendientes puros de los antiguos Cromañon, 
que lo habitaron hace unos 40.000 años. No olvidemos 
la tribu de los anglos, nómades aborígenes de la penín­
sula danesa, ya reputados "tan astutos como crueles" 
por los romanos, que desembarcaron en la isla britá­
nica contratados por sus aborígenes de ese momento, 
los celtas llamados británicos o galeses, y ni bien pusie­
ron pie en la isla comenzaron por degollar a sus despre­
venidos contratantes, signando así su norma en su bri­
llante carrera internacional posterior. (6) 

Bueno sería que esta pasión que hoy corre un tanto 
enceguecida, de reivindicación de aborígenes, llevara a 
la humanidad a devolver la isla británica a los británi­
cos y a echar a los ingleses de Inglaterra. 

Estas oleadas de inmigrantes y/o conquistadores, han 
dado al mundo, según Canals Frau, "41 tipos raciales, de 
los cuales 12 son indígenas de América", es decir que 
casi dos quintas partes de las variedades humanas del 
mundo entero, se dieron en América antes de Colón y 
como consecuencia de los distintos orígenes de los habi­
tantes americanos a esa fecha. 

Con este bosquejo sobre el rastreo arqueológico, de 
las suplantaciones generalmente sucedidas a empujones, 
de distintas poblaciones y culturas sobre una misma área, 
y con el encuadre de este bosquejo en la dinámica gene­
ral de las agrupaciones humanas, resulta no sólo relativi­
zado el término aborigen para aqu{ y casi cualquier otra 
parte del mundo, sino que también jaqueamos la defini­
ción de "encuentro de dos culturas" con que se preten­
de definir el descubrimiento de 1492. 

• SITUACION CULTURAL DE 
AMERICA HACIA ELS. XV 

Si bien puede atribuirse alguna subjetividad al térmi­
no "descubrir", ese algo se pierde en la consideración de 
que tal descubrimiento constituye una toma de concien­
cia de la existencia de América en un momento y en 
1nedio Y como consecuencia de un proceso: 1492-1522, 
en que la humanidad toma también conciencia de la la­

longitud de todo su habitat: el planeta Tierra, 
~ega por primera vez. Es como el momento ..._de todas las partes de ese habita t. 

Por otro lado, este descubrimiento-de 1492, permite 
aún hoy visualizar casi a un mismo tiempo, en nuestro 
Nuevo Mundo, distintos estadios de la sucesión que lla­
mamos progreso y lleva al hombre y su sociedad, desde 
lo simple a lo complejo en su sistema de vida. Y así ve­
mos al progreso, como en ramas dispersas y en diferen­
tes grados de aceleración, es decir en grados diferentes 
de su recorrido. 

Y tan diferentes son esos grados entre sí dentro de 
América, como similares y comparables a los de otros 
continentes en los mismos y otros tiempos. 

Así pueden compararse, y se comparan, técnicas . 
americanas del tallado de útiles de piedra, a veces relati- . 
vamente recientes, con otras más antiguas de Europa y · 
Asia, con lo que nos parece se señalan unas como capas o 
pisos culturales, que al extenderse por el mundo entero, 
llegan con los hombres que las portan a los rincones más 
alejados de sus centros de origen, donde son alcanzados, 
y tapados a veces, por otras capas culturales extendidas 
por otros portadores posteriores, y así sucesivamente. 
Pero debemos tener en cuenta que los centros de crea­
ción cultural y sus protagonistas no son fijos ni en espa­
cio ni en tiempo, y las capas culturales que producen no 
tienen el mismo alcance, y que sus efectos cambian se­
gún las circunstancias que encuentran, favorables, indife­
rentes o contrarias. 

Así se explica porqué el progreso no es parejamente 
universal, y centros de cultura como el inca, el azteca y 
y el maya no alcanzan a irradiar a toda América si siquie­
ra para darle un nombre y un idioma en común y tam­
poco alcanzan a homogeneizarse entre sí en el espacio ni 
en el tiempo, resultando en cambio comparables en lí­
neas generales con las primeras etapas egipcias y sume­
rías, de varios miles de años antes y a varios miles de ki- · 
lómetros de distancia, no encontrándose en Europa nada 
que se asemeje ni a unas ni a otras, y sí en cambio ele­
mentos comunes entre sus antepasados nómades y los 
nómades que recorrían la inmensa mayor parte de Amé­
rica, totalmente alejados cultural, social y existencial­
mente, de los sedentarios y complejos imperios. 

Y en estadio independiente de unos y otros, de nóma­
des e imperiales, completamente diferenciados: los aldea­
nos, también con características comunes a toda la hu­
manidad en ese estadio. 

En general los aldeanos parecen ser, según se despren­
de de afirmaciones de Canals Frau o !barra Grasso, ori­
ginarios de Indonesia, atribuyéndoles el primero la in­
¡roducción desde Asia, "tanto en América como en Eu­
ropa" del cráneo braquicéfalo, redondo, dándose en am­
bos continentes el dolicoide, cráneo alargado, asociado 
a elementos culturales paleolíticos y en capas más anti­
guas de la tierra, mientras el redondeado aparece en ca­
pas más recientes y asociado a elementos del neolítico, 
es decir de la forma entonces nueva de tallar los útiles de 
piedra, y del cultivo de la tierra, conformando en Amé­
rica la 3a. gran corriente de inmigrantes y/o conquista­
dores, registrada en torno a los 3.000 años aC. (7 p. 188). 
Y a la vez traen, importa señalarlo, "el culto a los crá­
neos y el canibalismo ( ... ) prácticas enraizadas en las 
creenc1as y &uy.:r~tic!ones del Neolítico" dice Canals 
Frau (3 p. 100/101) y al parecer de difusión universal. 

También Lehman por un parte, y Morales Padrón por 

la suya señalan esa época como del inicio de la agricultu­
ra en América, y Beals y Hoijer, tras apuntar una prue· 
ba de cultivo de calabaza de más de 5.000 años aC, ase­
guran la domesticación del maíz entre los 3.400 y 2.300 
ai'íos aC, seguida de la de legumbres, aguacates, etc. 

Precisamente la antropofagia, comprobada ya en el se­
gundo viaje de Colón en las islas del Caribe, entre otros 
por dos médicos italianos que cita Antonello Gerbi (5) , 
es una evidente muestra de las diferencias culturales ame­
ricanas anteriores a 1492 : institución ritual en el imperio 
azteca, connotación guerrera entre los caribes, no apare­
ce en absoluto entre los pámpidas y puede haber sido la 
explicación de la necesidad de la organización militar 
a que apelan los Incas, para salvar su ámbito de tal agre­
sión a los derechos y sentimientos humanos, que prota-

Una niña de la tribu Yagua de la Amazonia peruana. Se trata 
de una de las múltiples expresiones culturales en una Amé­
rica en la que se hablaban más de 2. 000 lenguas distintas. 

gonizan evidentemente las tribus del Brásil y quizá algu­
nas de las culturas de la costa peruana; agresión que no 
atinó a resistir la civilización Maya, canibalismo al que 
sucumbían los pueblos arawkos en el Caribe, en vísperas 
de la llegada de los españoles. 

Otra buena muestra de la diversidad de culturas que 
ofrecía América antes de su bautismo, es el gran número 
de familias lingüísticas conocidas: de 100 a 120 según 
Lehman (8 p. 15), cifra que confirrria San.chez al apuntar 
sólo para Canadá y Estados Unidos 50 familias lingüísti­
cas, que a razón de 30 ó 50 idiomas o dialectos dan un 
término•medio de 2.000 lenguas, a las que hay que agre­
gar otras 50 familias idiomáticas investigadas en Sudamé­
rica, con la nuestra de 906 dialectos señalados por Mark­
ham en el Amazonas. 

!barra Grasso por su parte separa la familia tupí-gua­
raní de la arawk, que dice comprende "más de 100 len­
guas y dialectos con sus características y abundantes na­
sales, las silabas simples, la cuenta por manos y pies" 
(7. p. 441-445). Y en materia de cuentas, cabe anotar las 
limitaciones de varios de los idiomas que, como el abi­
pón, solo tenían palabras para contar hasta tres, dice 
Portnoy en su estudio de las lenguas indígenas ( 11 p. 79 
a 83), y que se escalonan en variada gama hasta llegar a 
la formidable invención estadística que son los quipus 
de los Incas. Dígase todavía que había una sola cultura 
en América, a 1492. 

Otro tema a aclarar es la cantidad de población, que 
según cálculos de Angel Rosemblat, sumaba ea toda 
América 13.385 .000 habitantes en 1492, cifra que San­
chez aumenta sobre la pauta de 8.000.000 s6lo para Pe­
rú , . .por estudios del territorio y las obras de regadío, 
plantíos, etc. (12 p. 75 a 76), y aunque parece un poco 
mucho, tampoco son muy de fiar cálculos de cronistas 
que pueden exagerar ejércitos enemigos y urbes conquis­
tadas por vanidad, o por polémica las víctimas indíge­
nas, como el buen fray Bartolomé de las Casas, al que 
aplaudimos en su tenaz defensa del indígena, pero en el 
que debemos observar, con Tomás Blanco, que al decir 
aquél que "un español mataba con su lanza diez mil in­
dios en una hora", está diciendo "166 por minuto, casi 
3 indios muertos por segundo, tanto como un arma 
automática moderna" (1 2). 

Sanchez supone 20 millones de aborígenes america­
nos a 1492, y ya es bastante cifra para ser dominados sus 
más militarizados imperios, el azteca y el inca, por 600 
y 170 españoles respectivamente , teniendo en cuenta 
además que los expertos en armas de fuego en aquel 
entonces, tardaban de 8 a 1 O minutos en cargar sus ar­
mas. 

Beals y Hoijer destacan que todo Méjico quedó domi­
nado con sólo "unos veinte mil españoles", que eran to­
dos los que había hacia fines del siglo XVI. (2 p. 734). 

Pero todos los autores señalan el apoyo en el "descon­
tento nativo" que facilitó tal conquista, lo que es otra 
prueba de la disparidad de los grupos nativos antes del 

·descubrimiento. 

Nos parece pues que adjudicar 60 millones de habi­
tantes o más aun , a la América que se incorpora a la civi­
lización universal en esa fecha, es, indirectamente, des­
preciar su capacidad de defensa de sus habitat físicos Y 
culturales. Es casi llamarlos cobardes o inútiles, y ello es 
ignorar la bravura con que pelearon hasta el siglo pasado 
aun. Esto nos indigna, y nos tienta a llamar cobardes e 
inútiles, o al menos ignorantes, a los que afumen tales 
disparates. 

•. NUESTROS ANTECESORES DE 
CULTURAS MAS SIMPLES 

muertos -o . ...,Mt.'llliii••.Jim, 



aditamentos requeridos por la condición humana)os que 
van conformando sus habitat culturales, que definimos 
como espacios ya no solamente físicos, tampoco mera­
mente económicos, sino incluso intelectuales y hasta mo­
rales, éticos. 

De hecho, ése era el tipo de habitat integral que du­
rante 700 años lucharon por recuperar los padres de los 
españoles que desde 1492 se dispersaron por América. 
Y ellos mismos eran mestizados de germanos, (godos, 
suevos, alanos, vándalos), anteriores romanos y fenicios, 
más anteriores celtas, antes aún 1beros, y todavía hay 
muchas más etnias antes de llegar a los aborígenes artis­
tas de las cuevas de Altamira. 

A su lado hacía poco más de 3000 años que otras de 
las tribus germanas, los francos, habían impuesto su 
nombre a Francia, territorio de aborígenes celtas, los 
galos, que lo habitaban desde antes que lo dominara el 
imperio romano, pero que también fueron precedidos 
en ese país por otros aborígenes que sin embargo tampo­
co eran descendientes puros de los antiguos Cromañon, 
que lo habitaron hace unos 40.000 años. No olvidemos 
la tribu de los anglos, nómades aborígenes de la penín­
sula danesa, ya reputados "tan astutos como crueles" 
por los romanos, que desembarcaron en la isla britá­
nica contratados por sus aborígenes de ese momento, 
los celtas llamados británicos o galeses, y ni bien pusie­
ron pie en la isla comenzaron por degollar a sus despre­
venidos contratantes, signando así su norma en su bri­
llante carrera internacional posterior. (6) 

Bueno sería que esta pasión que hoy corre un tanto 
enceguecida, de reivindicación de aborígenes, llevara a 
la humanidad a devolver la isla británica a los británi­
cos y a echar a los ingleses de Inglaterra. 

Estas oleadas de inmigrantes y/o conquistadores, han 
dado al mundo, según Canals Frau, "41 tipos raciales, de 
los cuales 12 son indígenas de América", es decir que 
casi dos quintas partes de las variedades humanas del 
mundo entero, se dieron en América antes de Colón y 
como consecuencia de los distintos orígenes de los habi­
tantes americanos a esa fecha. 

Con este bosquejo sobre el rastreo arqueológico, de 
las suplantaciones generalmente sucedidas a empujones, 
de distintas poblaciones y culturas sobre una misma área, 
y con el encuadre de este bosquejo en la dinámica gene­
ral de las agrupaciones humanas, resulta no sólo relativi­
zado el término aborigen para aqu{ y casi cualquier otra 
parte del mundo, sino que también jaqueamos la defini­
ción de "encuentro de dos culturas" con que se preten­
de definir el descubrimiento de 1492. 

• SITUACION CULTURAL DE 
AMERICA HACIA ELS. XV 

Si bien puede atribuirse alguna subjetividad al térmi­
no "descubrir", ese algo se pierde en la consideración de 
que tal descubrimiento constituye una toma de concien­
cia de la existencia de América en un momento y en 
1nedio Y como consecuencia de un proceso: 1492-1522, 
en que la humanidad toma también conciencia de la la­

longitud de todo su habitat: el planeta Tierra, 
~ega por primera vez. Es como el momento ..._de todas las partes de ese habita t. 

Por otro lado, este descubrimiento-de 1492, permite 
aún hoy visualizar casi a un mismo tiempo, en nuestro 
Nuevo Mundo, distintos estadios de la sucesión que lla­
mamos progreso y lleva al hombre y su sociedad, desde 
lo simple a lo complejo en su sistema de vida. Y así ve­
mos al progreso, como en ramas dispersas y en diferen­
tes grados de aceleración, es decir en grados diferentes 
de su recorrido. 

Y tan diferentes son esos grados entre sí dentro de 
América, como similares y comparables a los de otros 
continentes en los mismos y otros tiempos. 

Así pueden compararse, y se comparan, técnicas . 
americanas del tallado de útiles de piedra, a veces relati- . 
vamente recientes, con otras más antiguas de Europa y · 
Asia, con lo que nos parece se señalan unas como capas o 
pisos culturales, que al extenderse por el mundo entero, 
llegan con los hombres que las portan a los rincones más 
alejados de sus centros de origen, donde son alcanzados, 
y tapados a veces, por otras capas culturales extendidas 
por otros portadores posteriores, y así sucesivamente. 
Pero debemos tener en cuenta que los centros de crea­
ción cultural y sus protagonistas no son fijos ni en espa­
cio ni en tiempo, y las capas culturales que producen no 
tienen el mismo alcance, y que sus efectos cambian se­
gún las circunstancias que encuentran, favorables, indife­
rentes o contrarias. 

Así se explica porqué el progreso no es parejamente 
universal, y centros de cultura como el inca, el azteca y 
y el maya no alcanzan a irradiar a toda América si siquie­
ra para darle un nombre y un idioma en común y tam­
poco alcanzan a homogeneizarse entre sí en el espacio ni 
en el tiempo, resultando en cambio comparables en lí­
neas generales con las primeras etapas egipcias y sume­
rías, de varios miles de años antes y a varios miles de ki- · 
lómetros de distancia, no encontrándose en Europa nada 
que se asemeje ni a unas ni a otras, y sí en cambio ele­
mentos comunes entre sus antepasados nómades y los 
nómades que recorrían la inmensa mayor parte de Amé­
rica, totalmente alejados cultural, social y existencial­
mente, de los sedentarios y complejos imperios. 

Y en estadio independiente de unos y otros, de nóma­
des e imperiales, completamente diferenciados: los aldea­
nos, también con características comunes a toda la hu­
manidad en ese estadio. 

En general los aldeanos parecen ser, según se despren­
de de afirmaciones de Canals Frau o !barra Grasso, ori­
ginarios de Indonesia, atribuyéndoles el primero la in­
¡roducción desde Asia, "tanto en América como en Eu­
ropa" del cráneo braquicéfalo, redondo, dándose en am­
bos continentes el dolicoide, cráneo alargado, asociado 
a elementos culturales paleolíticos y en capas más anti­
guas de la tierra, mientras el redondeado aparece en ca­
pas más recientes y asociado a elementos del neolítico, 
es decir de la forma entonces nueva de tallar los útiles de 
piedra, y del cultivo de la tierra, conformando en Amé­
rica la 3a. gran corriente de inmigrantes y/o conquista­
dores, registrada en torno a los 3.000 años aC. (7 p. 188). 
Y a la vez traen, importa señalarlo, "el culto a los crá­
neos y el canibalismo ( ... ) prácticas enraizadas en las 
creenc1as y &uy.:r~tic!ones del Neolítico" dice Canals 
Frau (3 p. 100/101) y al parecer de difusión universal. 

También Lehman por un parte, y Morales Padrón por 

la suya señalan esa época como del inicio de la agricultu­
ra en América, y Beals y Hoijer, tras apuntar una prue· 
ba de cultivo de calabaza de más de 5.000 años aC, ase­
guran la domesticación del maíz entre los 3.400 y 2.300 
ai'íos aC, seguida de la de legumbres, aguacates, etc. 

Precisamente la antropofagia, comprobada ya en el se­
gundo viaje de Colón en las islas del Caribe, entre otros 
por dos médicos italianos que cita Antonello Gerbi (5) , 
es una evidente muestra de las diferencias culturales ame­
ricanas anteriores a 1492 : institución ritual en el imperio 
azteca, connotación guerrera entre los caribes, no apare­
ce en absoluto entre los pámpidas y puede haber sido la 
explicación de la necesidad de la organización militar 
a que apelan los Incas, para salvar su ámbito de tal agre­
sión a los derechos y sentimientos humanos, que prota-

Una niña de la tribu Yagua de la Amazonia peruana. Se trata 
de una de las múltiples expresiones culturales en una Amé­
rica en la que se hablaban más de 2. 000 lenguas distintas. 

gonizan evidentemente las tribus del Brásil y quizá algu­
nas de las culturas de la costa peruana; agresión que no 
atinó a resistir la civilización Maya, canibalismo al que 
sucumbían los pueblos arawkos en el Caribe, en vísperas 
de la llegada de los españoles. 

Otra buena muestra de la diversidad de culturas que 
ofrecía América antes de su bautismo, es el gran número 
de familias lingüísticas conocidas: de 100 a 120 según 
Lehman (8 p. 15), cifra que confirrria San.chez al apuntar 
sólo para Canadá y Estados Unidos 50 familias lingüísti­
cas, que a razón de 30 ó 50 idiomas o dialectos dan un 
término•medio de 2.000 lenguas, a las que hay que agre­
gar otras 50 familias idiomáticas investigadas en Sudamé­
rica, con la nuestra de 906 dialectos señalados por Mark­
ham en el Amazonas. 

!barra Grasso por su parte separa la familia tupí-gua­
raní de la arawk, que dice comprende "más de 100 len­
guas y dialectos con sus características y abundantes na­
sales, las silabas simples, la cuenta por manos y pies" 
(7. p. 441-445). Y en materia de cuentas, cabe anotar las 
limitaciones de varios de los idiomas que, como el abi­
pón, solo tenían palabras para contar hasta tres, dice 
Portnoy en su estudio de las lenguas indígenas ( 11 p. 79 
a 83), y que se escalonan en variada gama hasta llegar a 
la formidable invención estadística que son los quipus 
de los Incas. Dígase todavía que había una sola cultura 
en América, a 1492. 

Otro tema a aclarar es la cantidad de población, que 
según cálculos de Angel Rosemblat, sumaba ea toda 
América 13.385 .000 habitantes en 1492, cifra que San­
chez aumenta sobre la pauta de 8.000.000 s6lo para Pe­
rú , . .por estudios del territorio y las obras de regadío, 
plantíos, etc. (12 p. 75 a 76), y aunque parece un poco 
mucho, tampoco son muy de fiar cálculos de cronistas 
que pueden exagerar ejércitos enemigos y urbes conquis­
tadas por vanidad, o por polémica las víctimas indíge­
nas, como el buen fray Bartolomé de las Casas, al que 
aplaudimos en su tenaz defensa del indígena, pero en el 
que debemos observar, con Tomás Blanco, que al decir 
aquél que "un español mataba con su lanza diez mil in­
dios en una hora", está diciendo "166 por minuto, casi 
3 indios muertos por segundo, tanto como un arma 
automática moderna" (1 2). 

Sanchez supone 20 millones de aborígenes america­
nos a 1492, y ya es bastante cifra para ser dominados sus 
más militarizados imperios, el azteca y el inca, por 600 
y 170 españoles respectivamente , teniendo en cuenta 
además que los expertos en armas de fuego en aquel 
entonces, tardaban de 8 a 1 O minutos en cargar sus ar­
mas. 

Beals y Hoijer destacan que todo Méjico quedó domi­
nado con sólo "unos veinte mil españoles", que eran to­
dos los que había hacia fines del siglo XVI. (2 p. 734). 

Pero todos los autores señalan el apoyo en el "descon­
tento nativo" que facilitó tal conquista, lo que es otra 
prueba de la disparidad de los grupos nativos antes del 

·descubrimiento. 

Nos parece pues que adjudicar 60 millones de habi­
tantes o más aun , a la América que se incorpora a la civi­
lización universal en esa fecha, es, indirectamente, des­
preciar su capacidad de defensa de sus habitat físicos Y 
culturales. Es casi llamarlos cobardes o inútiles, y ello es 
ignorar la bravura con que pelearon hasta el siglo pasado 
aun. Esto nos indigna, y nos tienta a llamar cobardes e 
inútiles, o al menos ignorantes, a los que afumen tales 
disparates. 

•. NUESTROS ANTECESORES DE 
CULTURAS MAS SIMPLES 

muertos -o . ...,Mt.'llliii••.Jim, 



posterior, idea surgida quizá de la comparación de las 
limitaciones humanas con las enormes fuerzas de la natu­
raleza, en ejercicio de capacidad que anotamos sapiens. 
Seguiremos el bosquejo general del chileno Barros Ara­
na, aunque no creemos, como él , que los "indios" no co­
nocieran mayor felicidad que "verse libres de todo traba­
jo" , al menos no en mayor proporción que los nativos de 
cualquier otra parte del mundo. 

Anota como bastante general la tendencia a esclavizar 
a la mujer, a la que los nómades cargaban con todos los 
enseres en sus continuas mudanzas, y los sedentarios en­
cargaban de la siembra. Situación que se correspondía 
con la consideración del matrimonio o ayuntamiento co­
mo convenio de venta o botín de guerra. El clima tropi­
cal parece propiciar , ayer como hoy, la apetencia poligá­
mica , facilitando a la vez su mantenimiento, mientras los 
climas fríos propiciaron alguna mayor disciplina en esto, 
pero aun en las tribus más primitivas había reglas matri­
moniales. 

La propiedad era muy respetada sobre los enseres que . 
cada uno se procurara, pero inconcebible para los nó­
mades sobre la tierra, solamente comunal para los aldea­
nos, y sólo en las sociedades más complejas se adjudican 
a familias o funciones, llegándose a dar individualmente 
entre los aztecas como recompensa, entre los que comen­
zaha a hacerse hereditaria, contrariando la ley, a fines del 
siglo XV. 

Desde el desnudo total, pasando por plumas, pajas y 
cueros, muchos grupos vistieron tejidos de fibras y la­
nas, todos se adornaron con dientes, conchas, huesos, 
piedras, perlas y, los más progresistas, metales. 

Muy comunes las pinturas, supieron usar grasas y re­
sinas que evitaban picaduras. 

La vivienda clásica de los nómades eran toldos o enra­
madas, perfeccionadas en chozas y ranchos por los semi­
sedentarios. 

En los bailes, frecuentes, apenas participaba la mujer. 
Eran pocos sus juegos de azar, pero muchos los de des­
treza, en los que, apasionados por los licores que fabrica­
ban, apostaban y perdían hasta su libertad. Los ancianos 
solían preferir la muerte a la inutilidad, y era común 
que con el difunto se enterraran, a veces voluntariamen­
te, parientes y allegados y sirvientes. Hecho para nada 
exclusivo de América. 

La guerra era actividad frecuente y su motivo general 
la disputa de los mejores cotos de caza, recolección y fi­
nalmente siembra. 

• LAS ANTILLAS Y LA ETAPA ALDEANA 

Simplicidad cultural y bonomía confiada presentan 
algunos de los indígenas antillanos, pero también allí 
las peores muestras fratricidas en reedición de Caín y 
Abe l. 

La designación de los dos grupos no es clara. 
Lehman supone que el idioma arawk "se haya perpe­

tuado entre las mujeres, mientras que los hombres ha­
blan el karib" invasor, por el exterminio de los hombres 

58- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

arawakos y el sometimiento de sus mujeres a la esclavi-
tud , a manos de los caribes. (8) · 

Canals Frau presenta bajo la designación de brasílidos 
a todos los habitantes de las Antillas, Venezuela, Guaya­
nas, mitad este de Colombia y Perú, y oeste de Brasil, 
partes de Bolivia y dos cuñas al noreste y noroeste de la 
Argentina , a cargo de guaraníes y chiriguanos respecti­
vamente , estos últimos sojuzgando como sus similares en 
las Antillas, a otro pueblo arawk que ocupaba parte del 
Chaco salteño . (3) 

Los taínos de Cuba " eran escultores dignos de aten­
ción" (8), en madera y piedra, y famosas sus sillas con 
motivos zoomorfos; no tan buenos en cerámica. 

Jugaban a la pelota compitiendo festivamente entre 
aldeas. Sus bailes de conjunto llegaban a reunir 300 don­
cellas, las que cantaban o eran cantadas a coro. 

Vivían en cabañas de cañas o tablas de palmera, te­
chadas con sus hojas y reunidas en aldeas; en lugares 
pantanosos las hacían sobre postes (barbacoas). Fuma­
ban tabaco en pipas o tubos. 

Sus gobernantes eran llamados "caciques", palabra 
caribe , según Sanchez (12 p. 56), que supone el predo­
minio de estos caribes sobre los taínos aruac. Los caribes 
irrumpían en la bucólica vida de los aruac, como huraca­
nes o tiburones, palabras que con la de "camba}" proce­
den de ellos (12 p. 56). Lo hacían en sus rápidas canoas, 
también palabra de ellos parece, pues eran tan buenos 
marineros como feroces guerreros. 

De estos caribes dice Lehman que comenzaron a lle­
gar unos 100 años antes que los españoles, y que "casi 
no han dejado huellas de su paso", en cuanto a cultura, 
salvo unas cuantas palabras y unas hachas largas y re­
dondeadas. Sus viviendas sobre postes en el lago Mara­
caibo, dieron lugar al bautismo de Venezuela: pequeña 
Venecia (12 p. 56). 

• LAS PRIMERAS URBANIZACIONES 

El crecimiento de la agricultura y consecuente despla­
zamiento por ésta de caza, pesca y recolección de ali­
mentos, hizo posible en toda la Tierra, en partes antes y 
en partes después, la sedentarización en aldeas, que a su 
vez posibilitaron el desarrollo de la cerámica, frágil para 
la etapa nómade. 

La más antigua cerámica encontrada hasta hoy en 
América tiene unos 2.500 años, es de Valdivia, Ecuador, 
le sigue la encontrada en Panamá, y otra mejicana, algo 
posterior en Perú. 

La sedentarización aumenta en una etapa urbanizado­
ra que Canals Frau prefiere sea originada en "la conquis­
ta de un país de cultivadores por grupos de cultura pas­
toril", produciendo clases: "aristocracia conquistadora" 
y labradores tributarios (3 p. 11 0). Parece sin embargo 
más probable que la defensa contra invasores amuralle 
un recinto , facilitando y aun obligando a la urbanización 
del pueblo allí resguardado. 

Pero es también evidente el factor religioso como 
aglutinante, tanto en el Summer como en Egipto, como 
en América, partiendo de "centros ceremoniales (que) 
pudieron haber servido para varias aldeas" (2 p. 312), 

Izquierda. Miniatura de la famosa Relación de Michoacán, que muestra la llegada de los españoles a un poblado indígena. ObstJr­
vense los rasgos orientales de los dignatarios indios y la diferencia con los que cargan bultos, que parecen ser esclavos pertenecien­
tes a otra etnia de piel más oscura. Derecha. Indios jugando a la chueca con una pelota de cuero y bastones (Histórica Relación 
del Rey no de Chile, de Alfonso Ovando). 

sin descartar el añadido, que pudo haber sido sustantivo 
a veces, del intercambio de productos en· cruces de rutas, 
lo que nos sugiere la secuencia contratos-acuerdos-trata­
dos, muy lógica y solemnemente convenidos en lugar y 
ante símbolos que inspiraran el máximo respeto, tal que 
reforzara el sentido de atar, ligar, sujetar, comprometer, 
de la palabra latina religio, que forma la palabra religio­
nis, apelando a la conciencia para cumplir los compro­
misos contraídos. 

No porque sí los mer.caderes contraían en Jerusalem 
sus compromisos en el Templo, y allí mismo manifestó 
Jesús una inusitada violencia física contra la mala fe. 

En este sentido parece haberse producido la influen­
cia que en este período formativo americano, tuvieron 
los inmigrantes polinesios de la "4a. corriente de pobla­
ción americana" que dice Canals Frau que "no ( ... ) en 
grandes masas" (3 p. 125), sino en pequeños grupos, pu­
dieron aportar los numerosísimos elementos culturales, 
más que raciales, claramente expuestos en arte , arquitec­
tura y lengua. 

Portnoy {11 p. 53 a 39) menciona cómo Trombetti 
señala, ya antes de 1908, cierta influencia lingüística 
desde Melanesia y Polinesia sobre Sudamérica, terminan­
do por afirmar tal origen, basado "en las conclusiones de 
la antropología somática" Añade entre otros, el desc~­
brimiento de Rivet desde 1925 de correlacion.es entre 
grupos lingüísticos americanos y de Oceanía, y lo afian­
za en la teoría de Mendes Correa sobre la posible emigra-

ción australiana por una Antártida que hace 6.000 años 
presentaba clima favorable, las pruebas etnográficas en el 
mismo sentido, de Schmidt y Koppers, las similitudes so­
ciológicas encontradas por Friederici, las analogías cra­
neanas fueguino-australinas señaladas por Gusinde, Leb­
zelter, Sergi y otros, ciertas enfermedades típicas señala­
das por Fonseca-Filho, y la influencia cultural encontra­
da por Métraux; para destacar finalmente en Imbelloni 
"el mérito de haber establecido la primera cadena iso­
glosomática o de semejanza lingüística entre las islas del 
Océano Pacífico y el continente americano", publicada 
en 1928. 

Sea tanto a raíz de la 3a. corriente inmigratoria o in­
vasora, como de la 4a. más bien cultural, se producen 
cambios culturales no autóctonos en América. 

El riego multiplica la agri-cultura como ya lo había 
hecho en el Tigris, el Eufrates y el Nilo principalmente. 
Aumentando alimentos y textiles, se enriquecen tejidos 
y cerámicas en las culturas Olmeca, Monte Albán, Teo­
tihuacán (100.000 habitantes) en Méjico, Chavin y Puca­
rá en Perú, Tiahuanaco 1 en Bolivia. 

Entre los 100 y 200 años de nuestra era termina el pe­
ríodo de formación, que da lugar al "clásico" o de "apo­
geo", de máxima creatividad e importante urbanización, 
en la que Teotihuacán llega a 100.000 habitantes a seme­
janza de Monte Albán y Tollán en Méjico, crece Tiahua­
naco en Bolivia, y se desarrollan las notables culturas 
Mochica y Nazca en Perú, y la brillante civilización Maya. 

Nexo, StlfUndO trim_,., junio 1987- 59 



posterior, idea surgida quizá de la comparación de las 
limitaciones humanas con las enormes fuerzas de la natu­
raleza, en ejercicio de capacidad que anotamos sapiens. 
Seguiremos el bosquejo general del chileno Barros Ara­
na, aunque no creemos, como él , que los "indios" no co­
nocieran mayor felicidad que "verse libres de todo traba­
jo" , al menos no en mayor proporción que los nativos de 
cualquier otra parte del mundo. 

Anota como bastante general la tendencia a esclavizar 
a la mujer, a la que los nómades cargaban con todos los 
enseres en sus continuas mudanzas, y los sedentarios en­
cargaban de la siembra. Situación que se correspondía 
con la consideración del matrimonio o ayuntamiento co­
mo convenio de venta o botín de guerra. El clima tropi­
cal parece propiciar , ayer como hoy, la apetencia poligá­
mica , facilitando a la vez su mantenimiento, mientras los 
climas fríos propiciaron alguna mayor disciplina en esto, 
pero aun en las tribus más primitivas había reglas matri­
moniales. 

La propiedad era muy respetada sobre los enseres que . 
cada uno se procurara, pero inconcebible para los nó­
mades sobre la tierra, solamente comunal para los aldea­
nos, y sólo en las sociedades más complejas se adjudican 
a familias o funciones, llegándose a dar individualmente 
entre los aztecas como recompensa, entre los que comen­
zaha a hacerse hereditaria, contrariando la ley, a fines del 
siglo XV. 

Desde el desnudo total, pasando por plumas, pajas y 
cueros, muchos grupos vistieron tejidos de fibras y la­
nas, todos se adornaron con dientes, conchas, huesos, 
piedras, perlas y, los más progresistas, metales. 

Muy comunes las pinturas, supieron usar grasas y re­
sinas que evitaban picaduras. 

La vivienda clásica de los nómades eran toldos o enra­
madas, perfeccionadas en chozas y ranchos por los semi­
sedentarios. 

En los bailes, frecuentes, apenas participaba la mujer. 
Eran pocos sus juegos de azar, pero muchos los de des­
treza, en los que, apasionados por los licores que fabrica­
ban, apostaban y perdían hasta su libertad. Los ancianos 
solían preferir la muerte a la inutilidad, y era común 
que con el difunto se enterraran, a veces voluntariamen­
te, parientes y allegados y sirvientes. Hecho para nada 
exclusivo de América. 

La guerra era actividad frecuente y su motivo general 
la disputa de los mejores cotos de caza, recolección y fi­
nalmente siembra. 

• LAS ANTILLAS Y LA ETAPA ALDEANA 

Simplicidad cultural y bonomía confiada presentan 
algunos de los indígenas antillanos, pero también allí 
las peores muestras fratricidas en reedición de Caín y 
Abe l. 

La designación de los dos grupos no es clara. 
Lehman supone que el idioma arawk "se haya perpe­

tuado entre las mujeres, mientras que los hombres ha­
blan el karib" invasor, por el exterminio de los hombres 

58- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

arawakos y el sometimiento de sus mujeres a la esclavi-
tud , a manos de los caribes. (8) · 

Canals Frau presenta bajo la designación de brasílidos 
a todos los habitantes de las Antillas, Venezuela, Guaya­
nas, mitad este de Colombia y Perú, y oeste de Brasil, 
partes de Bolivia y dos cuñas al noreste y noroeste de la 
Argentina , a cargo de guaraníes y chiriguanos respecti­
vamente , estos últimos sojuzgando como sus similares en 
las Antillas, a otro pueblo arawk que ocupaba parte del 
Chaco salteño . (3) 

Los taínos de Cuba " eran escultores dignos de aten­
ción" (8), en madera y piedra, y famosas sus sillas con 
motivos zoomorfos; no tan buenos en cerámica. 

Jugaban a la pelota compitiendo festivamente entre 
aldeas. Sus bailes de conjunto llegaban a reunir 300 don­
cellas, las que cantaban o eran cantadas a coro. 

Vivían en cabañas de cañas o tablas de palmera, te­
chadas con sus hojas y reunidas en aldeas; en lugares 
pantanosos las hacían sobre postes (barbacoas). Fuma­
ban tabaco en pipas o tubos. 

Sus gobernantes eran llamados "caciques", palabra 
caribe , según Sanchez (12 p. 56), que supone el predo­
minio de estos caribes sobre los taínos aruac. Los caribes 
irrumpían en la bucólica vida de los aruac, como huraca­
nes o tiburones, palabras que con la de "camba}" proce­
den de ellos (12 p. 56). Lo hacían en sus rápidas canoas, 
también palabra de ellos parece, pues eran tan buenos 
marineros como feroces guerreros. 

De estos caribes dice Lehman que comenzaron a lle­
gar unos 100 años antes que los españoles, y que "casi 
no han dejado huellas de su paso", en cuanto a cultura, 
salvo unas cuantas palabras y unas hachas largas y re­
dondeadas. Sus viviendas sobre postes en el lago Mara­
caibo, dieron lugar al bautismo de Venezuela: pequeña 
Venecia (12 p. 56). 

• LAS PRIMERAS URBANIZACIONES 

El crecimiento de la agricultura y consecuente despla­
zamiento por ésta de caza, pesca y recolección de ali­
mentos, hizo posible en toda la Tierra, en partes antes y 
en partes después, la sedentarización en aldeas, que a su 
vez posibilitaron el desarrollo de la cerámica, frágil para 
la etapa nómade. 

La más antigua cerámica encontrada hasta hoy en 
América tiene unos 2.500 años, es de Valdivia, Ecuador, 
le sigue la encontrada en Panamá, y otra mejicana, algo 
posterior en Perú. 

La sedentarización aumenta en una etapa urbanizado­
ra que Canals Frau prefiere sea originada en "la conquis­
ta de un país de cultivadores por grupos de cultura pas­
toril", produciendo clases: "aristocracia conquistadora" 
y labradores tributarios (3 p. 11 0). Parece sin embargo 
más probable que la defensa contra invasores amuralle 
un recinto , facilitando y aun obligando a la urbanización 
del pueblo allí resguardado. 

Pero es también evidente el factor religioso como 
aglutinante, tanto en el Summer como en Egipto, como 
en América, partiendo de "centros ceremoniales (que) 
pudieron haber servido para varias aldeas" (2 p. 312), 

Izquierda. Miniatura de la famosa Relación de Michoacán, que muestra la llegada de los españoles a un poblado indígena. ObstJr­
vense los rasgos orientales de los dignatarios indios y la diferencia con los que cargan bultos, que parecen ser esclavos pertenecien­
tes a otra etnia de piel más oscura. Derecha. Indios jugando a la chueca con una pelota de cuero y bastones (Histórica Relación 
del Rey no de Chile, de Alfonso Ovando). 

sin descartar el añadido, que pudo haber sido sustantivo 
a veces, del intercambio de productos en· cruces de rutas, 
lo que nos sugiere la secuencia contratos-acuerdos-trata­
dos, muy lógica y solemnemente convenidos en lugar y 
ante símbolos que inspiraran el máximo respeto, tal que 
reforzara el sentido de atar, ligar, sujetar, comprometer, 
de la palabra latina religio, que forma la palabra religio­
nis, apelando a la conciencia para cumplir los compro­
misos contraídos. 

No porque sí los mer.caderes contraían en Jerusalem 
sus compromisos en el Templo, y allí mismo manifestó 
Jesús una inusitada violencia física contra la mala fe. 

En este sentido parece haberse producido la influen­
cia que en este período formativo americano, tuvieron 
los inmigrantes polinesios de la "4a. corriente de pobla­
ción americana" que dice Canals Frau que "no ( ... ) en 
grandes masas" (3 p. 125), sino en pequeños grupos, pu­
dieron aportar los numerosísimos elementos culturales, 
más que raciales, claramente expuestos en arte , arquitec­
tura y lengua. 

Portnoy {11 p. 53 a 39) menciona cómo Trombetti 
señala, ya antes de 1908, cierta influencia lingüística 
desde Melanesia y Polinesia sobre Sudamérica, terminan­
do por afirmar tal origen, basado "en las conclusiones de 
la antropología somática" Añade entre otros, el desc~­
brimiento de Rivet desde 1925 de correlacion.es entre 
grupos lingüísticos americanos y de Oceanía, y lo afian­
za en la teoría de Mendes Correa sobre la posible emigra-

ción australiana por una Antártida que hace 6.000 años 
presentaba clima favorable, las pruebas etnográficas en el 
mismo sentido, de Schmidt y Koppers, las similitudes so­
ciológicas encontradas por Friederici, las analogías cra­
neanas fueguino-australinas señaladas por Gusinde, Leb­
zelter, Sergi y otros, ciertas enfermedades típicas señala­
das por Fonseca-Filho, y la influencia cultural encontra­
da por Métraux; para destacar finalmente en Imbelloni 
"el mérito de haber establecido la primera cadena iso­
glosomática o de semejanza lingüística entre las islas del 
Océano Pacífico y el continente americano", publicada 
en 1928. 

Sea tanto a raíz de la 3a. corriente inmigratoria o in­
vasora, como de la 4a. más bien cultural, se producen 
cambios culturales no autóctonos en América. 

El riego multiplica la agri-cultura como ya lo había 
hecho en el Tigris, el Eufrates y el Nilo principalmente. 
Aumentando alimentos y textiles, se enriquecen tejidos 
y cerámicas en las culturas Olmeca, Monte Albán, Teo­
tihuacán (100.000 habitantes) en Méjico, Chavin y Puca­
rá en Perú, Tiahuanaco 1 en Bolivia. 

Entre los 100 y 200 años de nuestra era termina el pe­
ríodo de formación, que da lugar al "clásico" o de "apo­
geo", de máxima creatividad e importante urbanización, 
en la que Teotihuacán llega a 100.000 habitantes a seme­
janza de Monte Albán y Tollán en Méjico, crece Tiahua­
naco en Bolivia, y se desarrollan las notables culturas 
Mochica y Nazca en Perú, y la brillante civilización Maya. 

Nexo, StlfUndO trim_,., junio 1987- 59 



Más tarde incas y aztecas, en período llamado militar 
o imperial, capitalizan para sí el bagaje cultural florecido 
en este período, a veces atrofiando algunos de sus ele­
mentos culturales o involucionando en derechos y senti­
mientos humanos. 

• LOS MAYAS 

Dice Lehman que han ''creado algunas de las obras 
más notables de todos los tiempos" (8 p. 66) y que han 
tenido gran ascendiente por sus "manifestaciones intelec­
tuales" entre las que descuella la que Beals y Hoijer di­
cen es la segunda invención de la escritura, en orden de 
aparición en el mundo, precedida sólo por la egipcia. 

Pero dada la complejidad del sistema de escritura 
maya, tal que hasta hoy no ha sido descifrada, y el ca­
rácter "mágico-religioso" que, como los egipcios a la 
suya, se le daba, reduciendo su ejercicio a pequeñísi­
ma minoría y prohibiéndola a la masa de la población 
(2 p. 634), no estamos en condiciones de apreciar su · 
aporte, manteniéndolo sólo como elemento arqueoló­
gico indescifrado (2, 7, 8), que consolida el año 1492 
como de entrada de América en la historia escrita, lo 
que igual sería por la mayor difusión y continuidad de 
sus resultados. 

Para Sanchez "los glifos mayas son ya cierta escritura 
fonética" (12 p. 34). Para Lehman "un sistema jeroglífi­
co muy complejo" escrito en muros, estelas y 3 ma­
nuscritos, nada parecido a los conocidos, del que sólo 
se interpretan sus números, los que muestran un sistema 
vigesimal que incluye el cero, aritmética adelantada y 
precisos cálculos astronómicos. 

Como Ibarra Grasso dice de esta escritura que es mu­
cho más evolucionada que los rudimentos de escritura 
azteca y que ésta no tiene antecedentes, y por otra parte 
Beals y Hoijer piensan que la azteca es un derivado de la 
maya, puede inferirse un retroceso en el complejo indí­
gena mesoamericano respecto del nivel alcanzado por los 
mayas en su etapa creadora. Esta etapa, comparable en 
calendarios y pirámides con los egipcios (2 p. 14) prime­
ros, con más que ambos pueblos tallaron con "cinceles 
y martillos de piedra" a pesar de conocer ambos los me­
tales (2 p. 335), que según el fechado de sus calendarios 
arranca en el 292 dC, y que entre los años 731 y 987 
produce el florecimiento de Palenque, Yaxchilán y Pie­
dras Negras, con esculturas excelentes y la perspectiva en 
su pintura varios siglos antes que la europea, se cierra en 
una "caída vertical", quizá debida al agotamiento de la 
tierra que habría obligado a emigrar, dispersando ele- · 
mentos civilizadores que en Yucatán dieron lugar a una 
2a. etapa de nivel inferior, encabezada por las ciudades 
de Chichén Itzá, Mayapán y Labna, en liga equilibrada 
hasta que en 1194 se impone Mayapán en imperio que 
cae en la anarquía 50 años antes de la llegada de los es­
pañoles (8). 

Importa destacar el cambio que sufren los mayas en­
tre la primera y la segunda etapas de su civilización, cam­
bio o decadencia documentada en sus propias pinturas y 
esculturas, las que en la primera época representan sacri­
ficios religiosos de alimentos, animales y objetos precio-

60- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

sos, y en la segunda "en Yucatán (templos de los 1 agua­
res y de los Guerreros de Chichén Itzá) las representacio­
nes de sacrificios humanos" (8 p. 58 y 73). 

• LOS AZTECAS 

Su imperio tuvo enorme significación para nuestra ci­
vilización: la riqueza por él concentrada, y su organiza­
ción, cambiaron el significado de América, de obstáculo 
que fue para el plan Colón, a objetivo en sí mismo en 
reemplazo del lejano Oriente como fuente de recursos 
que, entre otras cosas, buscaba España para frenar· el 
avance turco sobre una Europa apremiada y aún subdesa­
rrollada en su mayor parte. 

Lehman anota a los aztecas como herederos cultura- · 
les de los toltecas, a los cuales elogian los primeros, pero 
los agreden hasta destruirlos en la sangrienta batalla de 
Coatepec, cerca de Tula. 

La cultura de Teotihuacán, extendida anteriormente a 
todos los toltecas, no impidió una anarquía que facilitó 
la invasión de bárbaros del norte, entre los cuales el gru­
po tribal (2 p. 553) de los tenochca funda en 1370, Te­
nochtitlán, base de Méjico actual, e inicia su predominio 
militar con el "aniquilamiento de los tepanecas" (8 p. 36), 
rebasan luego el valle hasta la actual Puebla a mitad del 
siglo XV, luego someten a los matlazincas, al oeste los 
contienen en violento choque los tarascas. Tras el enve­
nenamiento de su emperador Tizco en 1486, reanudan 
sus campañas triunfales y llegaban a Guatemala cuando 
aparecen los españoles. 

Según Beals y Hoijer, los aztecas permitían a sus con­
quistados cierta autonomía menor, dentro de una subor­
dinación general a la política de Tenochtitlán, a cambio 
de un "tributo en bienes y servicios" y "derechos exclu­
sivos de comercio", es decir "un imperio económico" 
(2 pp. 553/554). Tenían "dos clases de escuelas", una pa­
ra nobles y religiosos y otra para los "hijos del pueblo" 
(8 p. 40), y estos solían dar a sus hijas como concubinas 
a los nobles (8 p. 41 ), los "tecutin", que acentuaron la 
tendencia selectiva con su inclinación a hacer heredita­
rias las tierras obtenidas como recompensa a sus servi­
cios. 

Otro elemento aristocrático era el "mercader viajan­
te", privilegiado m~embro de la privilegiada casta mer­
cantil, que "poseía· sus propias insignias, funcionarios, 
dioses, ceremonias y sistemas de justicia" y "eran prote­
gidos por el gobierno azteca de tal manera que cualquier 
injuria inferida a un mercader era por sí sola motivo de 
guerra" (2 p. 466). 

La esciavitud fue tributo corriente de los vencidos y 
sobre ella descansan las construcciones monumentales; 
los esclavos avivaron soplando "a través de cañas", a 
falta de fuelles, el fuego de los hornos fundidores de me­
tales (2 p. 340). 

El sacrificio humano ritual, condenado desde Abra­
ham en occidente, fue ejecutado a fechas fijas, consti­
tuyendo "una innovación de los aztecas", pues los ante-

cesares toltecas, verdaderos creadores de la cultura me­
jicana, como los antiguos mayas, "se habían limitado a 
ofrecer flores a sus dioses" (8 p. 46). 

Estos puntos, que no agotan el ric~ tema azteca, faci­
litan la redefinición de Lehman sobre su sistema político: 
"teocracia militar" (8 p. 50), que por una parte consti­
tuye su fuerza imperialista y por otra facilita relativamen­
te a "algunos centenares de españoles", el dominio sobre 
el "pueblo más belicoso de América" (8 p. 51), natural­
mente en rol de libertadores de los aborígenes descon­
tentos del yugo azteca. 

• MUCHO ANTES QUE LOS INCAS 

Dice Lehman que los cronistas españoles hablan poco 
de las culturas peruanas preincaicas, pero que fueron va­
rias y usadas por ese imperio, y que los arqueólogos han 
reconstruido "un cuadro casi completo de ·las sucesivas 
culturas materiales de esos pueblos" {8 p. 85), a favor de 
un clima seco que conservó hasta cosas muy delicadas. 

Coñfirma Sánchez diciendo que recién en la segunda 
mitad del siglo pasado se comenzó a tomar concienc;a 
de la magnitud de esas culturas que en su dominación 
por los Incas dice "remeda la simbiosis operada entre la 
fuerza y la organización romanas (en este caso la incaica) 
y la fineza griega (en este caso la nazca y la chimú )" 
{12 p. 61). Y cabe glosar a Luis G. Lumbreras en su in­
troducc;ión a su ensayo (9), cuando afirma que la preo­
cupación por los pueblos desaparecidos necesitó muchos 
años, antes de llegar a los medios y la conciencia moder­
na, y que ella en Perú "se inició en el momento mismo 
de la conquista española, pero naturalmente sólo como 
interrogaciones. Frente a los monumentos arruinados, 
a las grandes estatuas monolíticas, los españoles se pre­
guntaron sobre su origen y objeto". Agregando después: 
"Sólo a comienzos de nuestro siglo el aleman Max Uhle 
inició el estudio del pasado peruano aplicando las téc­
nicas de la arqueología ... " 

De manera que ese cuadro no está afectado por posi­
bles parcialismos de españoles, de cuyas crónicas sin em­
bargo dice el Centro Editor de América Latina ( 14, con­
tratapa) que son "tan generosamente frescas y desprejui­
ciadas (que) nos permiten reconstruir una imagen rica 
Y compleja de las comunidades aborígenes en el momen­
to mismo de la conquista". 

De los más antiguos, por los 1.500 aC., se consigna el 
templo de Kotosh, cuyas imponentes ruinas descubrie­
ron científicos japoneses (9) en las sierras al norte del 
Perú (13). 

Luego, en el contexto de la cultura Chavin, que Leh­
man sitúa desarrollada de ·los 800 aC a los 200 dC, se 
encuentran conjuntos arquitectónicos como "el castillo" 
con terrazas, rampas y escalinatas (8 p. 86),"pirámides 
atravesadas por galerías interiores, cabezas clavadas en 
los muros y patios hundidos" (13), con buena escultura 
Y muy buena alfarería (8). Templo del que dice Lum­
breras parece "un mausoleo lleno de fantasmas feroces 
( ... ) un laberinto cruel( ... ) terrible imagen de un Dios 
(. : .) que, ávido de sangre, muestra las fauces con filo­
sos colmillos ( ... ), las uñas son garras y los cabellos son 
serpientes." (9) 

Un indio jíbaro del Oriente 
ron la región antes de ls conqul~~~rii' 
por éstos hacia las selvss.. · · · ~ 

En Cupisnique, también 
se añade el conocimiento del 
200 años después, la aleación de 
segunda época que en Recuay 
semisubterráneas, cerámica 
estatuas con cabezas grandes 
nesia. 

Cuando se multiplican las 
gir centros ceremoniales 
Tiahuanaco ( 13 p. 9), y 
mental, notables técniC8$o 
gicas. Comienza la llamada,: l 
mente creativa, que sumllndf'llt.il 
rece situarse entre los 
(2 p. 312; 8 ,Y 13 p. 8). 

De esta etapa es la 
de 23 metros de alto y 10~ 
228 por 136 con 18 de 
acueductos de hasta 1 

tiem.,O"~E- ros en la costa 
· ó en uso religioso 

hasta los Incas: PachlCikh • ~1 zona descubrió muy 
recientemente tejidos, YISOS y eitatuillas en millares de 
tumbas (8). · · · ' · 

Más al sur, Nazca 'Presenta el "enigma", como los 
arawacos antillanos, de la "ausencia de arquitectura", 
que contrasta con ti riqUeza de sus cementerios en alfa­
rería y tejidos de calidad increlble para la época (8); 
y otro contraste: el uso de cabezas como trofeos, que vi­
mos entre los can'bes antropófagos, y la reducción de ca­
bezas, que nos recuerda a los jíbaros (8). 

En 1925 se descubrieron en la necrópolis de Paracas 
429 momias, muchas con cráneos trepanados, envueltas 
en telas "realmente excepcionales" de hasta 30 metros 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 61 



Más tarde incas y aztecas, en período llamado militar 
o imperial, capitalizan para sí el bagaje cultural florecido 
en este período, a veces atrofiando algunos de sus ele­
mentos culturales o involucionando en derechos y senti­
mientos humanos. 

• LOS MAYAS 

Dice Lehman que han ''creado algunas de las obras 
más notables de todos los tiempos" (8 p. 66) y que han 
tenido gran ascendiente por sus "manifestaciones intelec­
tuales" entre las que descuella la que Beals y Hoijer di­
cen es la segunda invención de la escritura, en orden de 
aparición en el mundo, precedida sólo por la egipcia. 

Pero dada la complejidad del sistema de escritura 
maya, tal que hasta hoy no ha sido descifrada, y el ca­
rácter "mágico-religioso" que, como los egipcios a la 
suya, se le daba, reduciendo su ejercicio a pequeñísi­
ma minoría y prohibiéndola a la masa de la población 
(2 p. 634), no estamos en condiciones de apreciar su · 
aporte, manteniéndolo sólo como elemento arqueoló­
gico indescifrado (2, 7, 8), que consolida el año 1492 
como de entrada de América en la historia escrita, lo 
que igual sería por la mayor difusión y continuidad de 
sus resultados. 

Para Sanchez "los glifos mayas son ya cierta escritura 
fonética" (12 p. 34). Para Lehman "un sistema jeroglífi­
co muy complejo" escrito en muros, estelas y 3 ma­
nuscritos, nada parecido a los conocidos, del que sólo 
se interpretan sus números, los que muestran un sistema 
vigesimal que incluye el cero, aritmética adelantada y 
precisos cálculos astronómicos. 

Como Ibarra Grasso dice de esta escritura que es mu­
cho más evolucionada que los rudimentos de escritura 
azteca y que ésta no tiene antecedentes, y por otra parte 
Beals y Hoijer piensan que la azteca es un derivado de la 
maya, puede inferirse un retroceso en el complejo indí­
gena mesoamericano respecto del nivel alcanzado por los 
mayas en su etapa creadora. Esta etapa, comparable en 
calendarios y pirámides con los egipcios (2 p. 14) prime­
ros, con más que ambos pueblos tallaron con "cinceles 
y martillos de piedra" a pesar de conocer ambos los me­
tales (2 p. 335), que según el fechado de sus calendarios 
arranca en el 292 dC, y que entre los años 731 y 987 
produce el florecimiento de Palenque, Yaxchilán y Pie­
dras Negras, con esculturas excelentes y la perspectiva en 
su pintura varios siglos antes que la europea, se cierra en 
una "caída vertical", quizá debida al agotamiento de la 
tierra que habría obligado a emigrar, dispersando ele- · 
mentos civilizadores que en Yucatán dieron lugar a una 
2a. etapa de nivel inferior, encabezada por las ciudades 
de Chichén Itzá, Mayapán y Labna, en liga equilibrada 
hasta que en 1194 se impone Mayapán en imperio que 
cae en la anarquía 50 años antes de la llegada de los es­
pañoles (8). 

Importa destacar el cambio que sufren los mayas en­
tre la primera y la segunda etapas de su civilización, cam­
bio o decadencia documentada en sus propias pinturas y 
esculturas, las que en la primera época representan sacri­
ficios religiosos de alimentos, animales y objetos precio-

60- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

sos, y en la segunda "en Yucatán (templos de los 1 agua­
res y de los Guerreros de Chichén Itzá) las representacio­
nes de sacrificios humanos" (8 p. 58 y 73). 

• LOS AZTECAS 

Su imperio tuvo enorme significación para nuestra ci­
vilización: la riqueza por él concentrada, y su organiza­
ción, cambiaron el significado de América, de obstáculo 
que fue para el plan Colón, a objetivo en sí mismo en 
reemplazo del lejano Oriente como fuente de recursos 
que, entre otras cosas, buscaba España para frenar· el 
avance turco sobre una Europa apremiada y aún subdesa­
rrollada en su mayor parte. 

Lehman anota a los aztecas como herederos cultura- · 
les de los toltecas, a los cuales elogian los primeros, pero 
los agreden hasta destruirlos en la sangrienta batalla de 
Coatepec, cerca de Tula. 

La cultura de Teotihuacán, extendida anteriormente a 
todos los toltecas, no impidió una anarquía que facilitó 
la invasión de bárbaros del norte, entre los cuales el gru­
po tribal (2 p. 553) de los tenochca funda en 1370, Te­
nochtitlán, base de Méjico actual, e inicia su predominio 
militar con el "aniquilamiento de los tepanecas" (8 p. 36), 
rebasan luego el valle hasta la actual Puebla a mitad del 
siglo XV, luego someten a los matlazincas, al oeste los 
contienen en violento choque los tarascas. Tras el enve­
nenamiento de su emperador Tizco en 1486, reanudan 
sus campañas triunfales y llegaban a Guatemala cuando 
aparecen los españoles. 

Según Beals y Hoijer, los aztecas permitían a sus con­
quistados cierta autonomía menor, dentro de una subor­
dinación general a la política de Tenochtitlán, a cambio 
de un "tributo en bienes y servicios" y "derechos exclu­
sivos de comercio", es decir "un imperio económico" 
(2 pp. 553/554). Tenían "dos clases de escuelas", una pa­
ra nobles y religiosos y otra para los "hijos del pueblo" 
(8 p. 40), y estos solían dar a sus hijas como concubinas 
a los nobles (8 p. 41 ), los "tecutin", que acentuaron la 
tendencia selectiva con su inclinación a hacer heredita­
rias las tierras obtenidas como recompensa a sus servi­
cios. 

Otro elemento aristocrático era el "mercader viajan­
te", privilegiado m~embro de la privilegiada casta mer­
cantil, que "poseía· sus propias insignias, funcionarios, 
dioses, ceremonias y sistemas de justicia" y "eran prote­
gidos por el gobierno azteca de tal manera que cualquier 
injuria inferida a un mercader era por sí sola motivo de 
guerra" (2 p. 466). 

La esciavitud fue tributo corriente de los vencidos y 
sobre ella descansan las construcciones monumentales; 
los esclavos avivaron soplando "a través de cañas", a 
falta de fuelles, el fuego de los hornos fundidores de me­
tales (2 p. 340). 

El sacrificio humano ritual, condenado desde Abra­
ham en occidente, fue ejecutado a fechas fijas, consti­
tuyendo "una innovación de los aztecas", pues los ante-

cesares toltecas, verdaderos creadores de la cultura me­
jicana, como los antiguos mayas, "se habían limitado a 
ofrecer flores a sus dioses" (8 p. 46). 

Estos puntos, que no agotan el ric~ tema azteca, faci­
litan la redefinición de Lehman sobre su sistema político: 
"teocracia militar" (8 p. 50), que por una parte consti­
tuye su fuerza imperialista y por otra facilita relativamen­
te a "algunos centenares de españoles", el dominio sobre 
el "pueblo más belicoso de América" (8 p. 51), natural­
mente en rol de libertadores de los aborígenes descon­
tentos del yugo azteca. 

• MUCHO ANTES QUE LOS INCAS 

Dice Lehman que los cronistas españoles hablan poco 
de las culturas peruanas preincaicas, pero que fueron va­
rias y usadas por ese imperio, y que los arqueólogos han 
reconstruido "un cuadro casi completo de ·las sucesivas 
culturas materiales de esos pueblos" {8 p. 85), a favor de 
un clima seco que conservó hasta cosas muy delicadas. 

Coñfirma Sánchez diciendo que recién en la segunda 
mitad del siglo pasado se comenzó a tomar concienc;a 
de la magnitud de esas culturas que en su dominación 
por los Incas dice "remeda la simbiosis operada entre la 
fuerza y la organización romanas (en este caso la incaica) 
y la fineza griega (en este caso la nazca y la chimú )" 
{12 p. 61). Y cabe glosar a Luis G. Lumbreras en su in­
troducc;ión a su ensayo (9), cuando afirma que la preo­
cupación por los pueblos desaparecidos necesitó muchos 
años, antes de llegar a los medios y la conciencia moder­
na, y que ella en Perú "se inició en el momento mismo 
de la conquista española, pero naturalmente sólo como 
interrogaciones. Frente a los monumentos arruinados, 
a las grandes estatuas monolíticas, los españoles se pre­
guntaron sobre su origen y objeto". Agregando después: 
"Sólo a comienzos de nuestro siglo el aleman Max Uhle 
inició el estudio del pasado peruano aplicando las téc­
nicas de la arqueología ... " 

De manera que ese cuadro no está afectado por posi­
bles parcialismos de españoles, de cuyas crónicas sin em­
bargo dice el Centro Editor de América Latina ( 14, con­
tratapa) que son "tan generosamente frescas y desprejui­
ciadas (que) nos permiten reconstruir una imagen rica 
Y compleja de las comunidades aborígenes en el momen­
to mismo de la conquista". 

De los más antiguos, por los 1.500 aC., se consigna el 
templo de Kotosh, cuyas imponentes ruinas descubrie­
ron científicos japoneses (9) en las sierras al norte del 
Perú (13). 

Luego, en el contexto de la cultura Chavin, que Leh­
man sitúa desarrollada de ·los 800 aC a los 200 dC, se 
encuentran conjuntos arquitectónicos como "el castillo" 
con terrazas, rampas y escalinatas (8 p. 86),"pirámides 
atravesadas por galerías interiores, cabezas clavadas en 
los muros y patios hundidos" (13), con buena escultura 
Y muy buena alfarería (8). Templo del que dice Lum­
breras parece "un mausoleo lleno de fantasmas feroces 
( ... ) un laberinto cruel( ... ) terrible imagen de un Dios 
(. : .) que, ávido de sangre, muestra las fauces con filo­
sos colmillos ( ... ), las uñas son garras y los cabellos son 
serpientes." (9) 

Un indio jíbaro del Oriente 
ron la región antes de ls conqul~~~rii' 
por éstos hacia las selvss.. · · · ~ 

En Cupisnique, también 
se añade el conocimiento del 
200 años después, la aleación de 
segunda época que en Recuay 
semisubterráneas, cerámica 
estatuas con cabezas grandes 
nesia. 

Cuando se multiplican las 
gir centros ceremoniales 
Tiahuanaco ( 13 p. 9), y 
mental, notables técniC8$o 
gicas. Comienza la llamada,: l 
mente creativa, que sumllndf'llt.il 
rece situarse entre los 
(2 p. 312; 8 ,Y 13 p. 8). 

De esta etapa es la 
de 23 metros de alto y 10~ 
228 por 136 con 18 de 
acueductos de hasta 1 

tiem.,O"~E- ros en la costa 
· ó en uso religioso 

hasta los Incas: PachlCikh • ~1 zona descubrió muy 
recientemente tejidos, YISOS y eitatuillas en millares de 
tumbas (8). · · · ' · 

Más al sur, Nazca 'Presenta el "enigma", como los 
arawacos antillanos, de la "ausencia de arquitectura", 
que contrasta con ti riqUeza de sus cementerios en alfa­
rería y tejidos de calidad increlble para la época (8); 
y otro contraste: el uso de cabezas como trofeos, que vi­
mos entre los can'bes antropófagos, y la reducción de ca­
bezas, que nos recuerda a los jíbaros (8). 

En 1925 se descubrieron en la necrópolis de Paracas 
429 momias, muchas con cráneos trepanados, envueltas 
en telas "realmente excepcionales" de hasta 30 metros 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987- 61 



de largo (8), en turbas subterráneas tan espaciosas como 
moradas, con paredes de piedritas de 30 centímetros de 
espesor. 

Nazcas y mochicas son "culturas locales" que desapa­
recen bajo la expansión de Tiahuanaco, según todos los 
autores consultados menos Lumbreras, que dice que el 
imperio lo desarrolla Wari, con elementos de Tiahua­
naco. 

• EL IMPERIO TIAHUANACO 

Tampoco surge de improviso: como los toltecas de 
Méjico, son "un eslabón de una larga cadena de transfor­
maciones cuyos comienzos datan de fecha anterior" (8). 

En efecto, Gisbert cita las culturas chiripa y wankari, 
en la actual Bolivia, desde 1400 y 1200 años aC., respec­
tivamente. 

De la wankari se conocen 17 lugares, algunas aldeas 
que llegan a cuadra y media en cuadro, con casas de ado­
be rodeadas de muralla fundada en piedra. La chiripa 
reune casas de paredes dobles, de gran resguardo ténni­
co; y hornos para fundir cobre. Cuenta con templete se­
misubterráneo similar al que se construye luego en Tia­
huanaco (13). 

Para Lehman, Tiahuanaco fue "sin duda un centro re­
ligioso" de una cultura expresada en cerámica tosca al 
principio y en comparación con las contemporáneas de 
la costa; y sus monumentos son anteriores a los Incas 
pero no al año 1000 dC. 

Gisbert dice que a los 43 años dC. comienza allí la 
urbanización que, asociada al excedente de producción 
agrícola, empuja a producir aristocracia, sacerdotes, 
guerreros y artesanos, que a su vez promuevan nacimien­
to de otras ciudades en la región, y después "enclaves en 
los valles subtropicales" y en la costa de Atacama, para 
la provisión de maderas y productos de mar". 

Y con ello hemos visto crecer o prepararse un impe­
rio, sin proponérnoslo, y quizá sin proponérselo ellos, 
pero muy concreto en ese caso desde el 700 dC. 

Durante mucho tiempo las construcciones de Tiahua­
naco se creyeron origen de las demás culturas sudame­
ricanas, porque parece que sus elementos se mestizaron 
con las más desarrolladas que encontraron a su paso, y se 
impusieron a otras como la de Wari, vecina de Ayacucho. 

El "centro ceremonial" de Tiahuanaco es descripto 
como una construcción piramidal de 15 metros de altu­
ra y planta de 140 por 180 metros, rodeada de otras: 
una plataforma de 130 por 135 metros, con patio inte­
rior de 60 por 64, un templo semisubterráneo, un pala­
cio, las famosas puertas del Sol y de la Luna, monolitos 
y estelas. Y a dos kilómetros otro "conjunto ceremo­
nial" que se supone marcaba el otro extremo de la pobla­
ción {13). 

Gisbort hace importantes observaciones: "el bloque 
mayor pesa 130 toneladas, se estima que se necesitaron 

62 • Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

más de 2.600 hombres pai:a trasladarlo", de lo que dedu­
ce un "régimen social inevitablemente muy duro y orga­
nizado" ( 13 p. 25). Más adelante dice que el imperio 
Tiahuanaco pudo imponerse por el "dominio del bronce 
que le permitió una gran superioridad militar" {13 p. 27) 

No podemos dejar de imaginar allí un antecedente del 
sistema de la mita, traslado masivo de pueblos vencidos 
para realizar trabajos pesados en interés del vencedor. 
Sistema adoptado luego por los incas, después por los 
españoles y nada original de América. 

En todo caso este imperio con centro en el altiplano 
boliviano, domina el noroeste argentino , el actual norte · 
chileno, y hasta nazcas y moches del sur y del norte pe­
ruanos, según los cuadros crono-geográficos de Leh­
man y de Gisbert, entre los años 900 y 1200 dC. 

Sánchez también adjudica esta actividad "belicosa" 
a los callas o aymarás, por las numerosas fortificaciones 
y restos de sus armas que se extienden "hasta la costa" , 
de la que a su vez "recibió influencia" . 

También aquí, como entre los mayas, hay un " brus­
co final" de causa ignorada, para este imperio (12 y 13), 
y luego se registra el renacimiento de la "cultura chimú, 
continuación de la mochica y la ica, continuación de la 
nazca" (10) entre los años 1100 y 1450 según los cua­
dros mencionados. 

Y con esto tenemos expuestos los tres "horizonte~ 
culturales" sucesivos en la costa sur del Perú, iri.media­
tos anteriores al inca: nazca, tiahuanaco o ica. 

Al norte de la costa peruana se registra la sucesión de 
horizontes culturales: mochica, tiahuanaco y chimú, 
también inmediatos anteriores al inca. De la cultura chi­
mú diremos algo , por la significación que tuvo para sus 
posteriores dominadores incas, que éstos no ocultaron, 
o no tanto como a sus otros conquistados. 

Su capital Chan Chan fue "una considerable metró­
poli" (8) que alcanzó "medio millón de habitantes" 
según Morales Padrón ( 19), en sus edificios, pese a ser 
de adobe, aún se aprecia notable decoración. 

Sus casas no tenían puertas, pero el ladrón era perse­
guido sin cuartel hasta la horca. 

También aplicaban última pena a las adúlteras y a las 
vírgenes que dejaban de serlo fuera de su ley, pero des­
peñándolas por precipicio ante numeroso público, y de­
jando sus cuerpos a merced de las aves de rapiña. Ade­
más estas penas se publicitaban didácticamente en la de­
coración de su muy buena alfarería, que se conserva. (8). 

• LOS INCAS 

Las dos leyendas sobre su origen coinciden en lo esen­
cial con ciertos hechos históricos: invasión de tribus 
chillkes y mascas al valle del Ccoscco, en el que someten 
o empujan a las tribus aborígenes huayllas o alcabizas 
que lo habitaban, por una parte; observamos nosotros 
por otra que la migración que refiere Gisbert : "constan­
te y periódica de la puna" boliviana y con objeto de 

abastecerla, pero de mayor nivel cultural, incluso que pu­
diera ser didáctica para otros pueblos en agricultura, te­
jidos, cerámica y sobre todo broncería, y que solía es­
tablecerse en enclaves más o menos dependientes y ale­
jados de su central Titicaca, puede estar representada 
por esa pareja que desde dicho lago llegó al Cusco como 
dice la segunda leyenda. 

Ello daría pie además a ese discutido origen tiahua­
naquense que Cossio del Pomar reitera para "las culturas 
del Cusco, Tattan-Colla, Macchu-Pichu" y otras. ( 4 
p. 47). 

Y se robustece con la casi coincidencia de las postri· 
merías del imperio Tiahuanaco (8 p. 8; 12 p. 69 ; 13 p. 
8-9-20-27), y el inicio de la dinastía Inca (1 p. 27 ; 4 ; 8 p. 
101; 12 p. 64; 13 p.8 ; etc.) 

En todo caso la . de los Incas es una familia, clan o 
A YLLU, entre los fincados en el valle del Cuzco ( 4 p. 
45), que a base de alianzas políticas y matrimoniales, do­
mina en algunas generaciones todo el valle, no sin luchas 
cruentas (22 p. 63 ; 13 p. 62). 

Detectamos como uno de los factores de su posterior 
capacidad de dominio hacia afuera , su notable capacidad 
de dominio hacia adentro, es decir orden y disciplina, 
que los Incas comienzan por exigirse a sí mismos a la ma­
nera espartana o de la Roma patriarcal. 

Pero esta disciplina que debió ser quizás necesaria y 
conveniente ante la anarquía tribal circundante al ori­
gen, extremizada, fue luego lápida. Y esto parece regla 
muy general de imperios: aquellas cualidades y razo­
nes que producen la emergencia de un imperio en am­
biente propicio y hasta ávido de tales cualidades, parecen 
ser las mismas que luego producen su caducidad, al mo­
dificarse la avidez de tal ambiente, a veces por su misma 
acción. 

En parte confirma esto la argumentación con que Al­
varo Yunque rechaza la hipótesis de que el imperio in­
caico era "una sociedad comunista", basada en los Co­
mentarios reales del Inca Garcilaso de la Vega, que se 
creyó "pintura veraz de aquel feliz imperio e idilio de la 
historia por mucho tiempo", al que Yunque define en 
cambio como "sólo un colectivismo agrario, en una so­
ciedad teocrática y jerárquica al punto que el hijo de 
agricultor siempre era agricultor. Sólo las clases privilegia­
das recibían cultura ( . .. ) imperio despótico en el cual 
el pueblo sólo tenía que trabajar y obedecer. Las insu­
rrecciones fueron muchas ( . .. ) Esta opresión explica 
porqué, a la presencia de los españoles, tanto en el Perú 
como en Méjico, encontraron miles de aborígenes dis­
puestos a colaborar con los invasores contra el despotis­
mo que los oprimía" (2 p. 26/27). 

Para Lehman tanto se lo puede llamar "estado socia­
lista" como "absoluto despotismo", sea por la propiedad 
social, no privada, de los bienes de producción, como 
por el hecho de que todos los bienes eran de un solo pro­
pietario : el Inca (2 p: 557), quien si bien respetaba las 
grandes líneas de la explotación de la tierra en tres par­
tes que se correspondían con las tres castas: a) la del 
Inca y su familia, b) la sacerdotal y e) la del pueblo 
(8 p. 106), designaba a los funcionarios por sí y ante sí, 
Y no les dejaba independencia, limitándolos a ejecutar · 
órdenes e informar, y vigilándolos con inspectores (2 p. 
558). 

El Inca era la máxima autoridad civil, religiosa y mili­
tar, de carácter divino tal, que nadie podía tocarlo, sal­
vo los de su sangre y las vírgenes consagradas al sol, que 
estaban a su disposición (2 p. 557; 4 p. 36/41,i p.101; 
13 p. 72). 

Los curacas, jefes de las naciones vencidas incorpora­
das a la casa Inca por matrimonio, podían tener varias 
mujeres. Con todo esto la familia imperial en pocas ge­
neraciones constituiría una clase social por sí misma, 
ocupando todas las funciones que escalonadamente iban 
del Inca hasta el pueblo, del que estaba separada (2 p. 
269/270 ; 4 p. 1 11; 8 p. 100 13 p. 73). Los puricas, jefes 
de familia del rucblo . en rigurosa monogamia. eran ca-

sados con quien les indicaba .re~ que también les 
asignaba una porción de tierra pan mantenerse con su 
trabajo, y se la aumentaba con cae!* hijo nuevo (2. p. 4). 
Además el purica, a manera de impUesto, trabajaba tie­
rras, construcciones o artesanías del Estado, en un servi­
cio civil que se sumaba al militar. 

Asegurado el dominio sobre el Cuzco y sus vecinos 
inmediatos, la familia Inca, con las tribus ya comprome­
tidas, inicia su expansión imperial al mando de Pacha­
cutec (1438-1471 ), gran organizador y legislador, crea­
dor de la mita, por la que los pueblos vencidos eran "des­
parramados en diferentes regiones", mezclándolos con 
otros ya disciplinados (2 p. 559; 8 p . .104; 4 p. 28; 
12 p. 66), con lo cual, agrega Gisbert, desaparecieron 
lenguas y costumbres (13 p. 66). 

Pachacutec encarga al Estado todo el manejo del 
"trueque de productos de las diferentes zonas", sin mo­
neda ni negocios particulares, en ordenamiento que 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987 · _63. 



de largo (8), en turbas subterráneas tan espaciosas como 
moradas, con paredes de piedritas de 30 centímetros de 
espesor. 

Nazcas y mochicas son "culturas locales" que desapa­
recen bajo la expansión de Tiahuanaco, según todos los 
autores consultados menos Lumbreras, que dice que el 
imperio lo desarrolla Wari, con elementos de Tiahua­
naco. 

• EL IMPERIO TIAHUANACO 

Tampoco surge de improviso: como los toltecas de 
Méjico, son "un eslabón de una larga cadena de transfor­
maciones cuyos comienzos datan de fecha anterior" (8). 

En efecto, Gisbert cita las culturas chiripa y wankari, 
en la actual Bolivia, desde 1400 y 1200 años aC., respec­
tivamente. 

De la wankari se conocen 17 lugares, algunas aldeas 
que llegan a cuadra y media en cuadro, con casas de ado­
be rodeadas de muralla fundada en piedra. La chiripa 
reune casas de paredes dobles, de gran resguardo ténni­
co; y hornos para fundir cobre. Cuenta con templete se­
misubterráneo similar al que se construye luego en Tia­
huanaco (13). 

Para Lehman, Tiahuanaco fue "sin duda un centro re­
ligioso" de una cultura expresada en cerámica tosca al 
principio y en comparación con las contemporáneas de 
la costa; y sus monumentos son anteriores a los Incas 
pero no al año 1000 dC. 

Gisbert dice que a los 43 años dC. comienza allí la 
urbanización que, asociada al excedente de producción 
agrícola, empuja a producir aristocracia, sacerdotes, 
guerreros y artesanos, que a su vez promuevan nacimien­
to de otras ciudades en la región, y después "enclaves en 
los valles subtropicales" y en la costa de Atacama, para 
la provisión de maderas y productos de mar". 

Y con ello hemos visto crecer o prepararse un impe­
rio, sin proponérnoslo, y quizá sin proponérselo ellos, 
pero muy concreto en ese caso desde el 700 dC. 

Durante mucho tiempo las construcciones de Tiahua­
naco se creyeron origen de las demás culturas sudame­
ricanas, porque parece que sus elementos se mestizaron 
con las más desarrolladas que encontraron a su paso, y se 
impusieron a otras como la de Wari, vecina de Ayacucho. 

El "centro ceremonial" de Tiahuanaco es descripto 
como una construcción piramidal de 15 metros de altu­
ra y planta de 140 por 180 metros, rodeada de otras: 
una plataforma de 130 por 135 metros, con patio inte­
rior de 60 por 64, un templo semisubterráneo, un pala­
cio, las famosas puertas del Sol y de la Luna, monolitos 
y estelas. Y a dos kilómetros otro "conjunto ceremo­
nial" que se supone marcaba el otro extremo de la pobla­
ción {13). 

Gisbort hace importantes observaciones: "el bloque 
mayor pesa 130 toneladas, se estima que se necesitaron 

62 • Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

más de 2.600 hombres pai:a trasladarlo", de lo que dedu­
ce un "régimen social inevitablemente muy duro y orga­
nizado" ( 13 p. 25). Más adelante dice que el imperio 
Tiahuanaco pudo imponerse por el "dominio del bronce 
que le permitió una gran superioridad militar" {13 p. 27) 

No podemos dejar de imaginar allí un antecedente del 
sistema de la mita, traslado masivo de pueblos vencidos 
para realizar trabajos pesados en interés del vencedor. 
Sistema adoptado luego por los incas, después por los 
españoles y nada original de América. 

En todo caso este imperio con centro en el altiplano 
boliviano, domina el noroeste argentino , el actual norte · 
chileno, y hasta nazcas y moches del sur y del norte pe­
ruanos, según los cuadros crono-geográficos de Leh­
man y de Gisbert, entre los años 900 y 1200 dC. 

Sánchez también adjudica esta actividad "belicosa" 
a los callas o aymarás, por las numerosas fortificaciones 
y restos de sus armas que se extienden "hasta la costa" , 
de la que a su vez "recibió influencia" . 

También aquí, como entre los mayas, hay un " brus­
co final" de causa ignorada, para este imperio (12 y 13), 
y luego se registra el renacimiento de la "cultura chimú, 
continuación de la mochica y la ica, continuación de la 
nazca" (10) entre los años 1100 y 1450 según los cua­
dros mencionados. 

Y con esto tenemos expuestos los tres "horizonte~ 
culturales" sucesivos en la costa sur del Perú, iri.media­
tos anteriores al inca: nazca, tiahuanaco o ica. 

Al norte de la costa peruana se registra la sucesión de 
horizontes culturales: mochica, tiahuanaco y chimú, 
también inmediatos anteriores al inca. De la cultura chi­
mú diremos algo , por la significación que tuvo para sus 
posteriores dominadores incas, que éstos no ocultaron, 
o no tanto como a sus otros conquistados. 

Su capital Chan Chan fue "una considerable metró­
poli" (8) que alcanzó "medio millón de habitantes" 
según Morales Padrón ( 19), en sus edificios, pese a ser 
de adobe, aún se aprecia notable decoración. 

Sus casas no tenían puertas, pero el ladrón era perse­
guido sin cuartel hasta la horca. 

También aplicaban última pena a las adúlteras y a las 
vírgenes que dejaban de serlo fuera de su ley, pero des­
peñándolas por precipicio ante numeroso público, y de­
jando sus cuerpos a merced de las aves de rapiña. Ade­
más estas penas se publicitaban didácticamente en la de­
coración de su muy buena alfarería, que se conserva. (8). 

• LOS INCAS 

Las dos leyendas sobre su origen coinciden en lo esen­
cial con ciertos hechos históricos: invasión de tribus 
chillkes y mascas al valle del Ccoscco, en el que someten 
o empujan a las tribus aborígenes huayllas o alcabizas 
que lo habitaban, por una parte; observamos nosotros 
por otra que la migración que refiere Gisbert : "constan­
te y periódica de la puna" boliviana y con objeto de 

abastecerla, pero de mayor nivel cultural, incluso que pu­
diera ser didáctica para otros pueblos en agricultura, te­
jidos, cerámica y sobre todo broncería, y que solía es­
tablecerse en enclaves más o menos dependientes y ale­
jados de su central Titicaca, puede estar representada 
por esa pareja que desde dicho lago llegó al Cusco como 
dice la segunda leyenda. 

Ello daría pie además a ese discutido origen tiahua­
naquense que Cossio del Pomar reitera para "las culturas 
del Cusco, Tattan-Colla, Macchu-Pichu" y otras. ( 4 
p. 47). 

Y se robustece con la casi coincidencia de las postri· 
merías del imperio Tiahuanaco (8 p. 8; 12 p. 69 ; 13 p. 
8-9-20-27), y el inicio de la dinastía Inca (1 p. 27 ; 4 ; 8 p. 
101; 12 p. 64; 13 p.8 ; etc.) 

En todo caso la . de los Incas es una familia, clan o 
A YLLU, entre los fincados en el valle del Cuzco ( 4 p. 
45), que a base de alianzas políticas y matrimoniales, do­
mina en algunas generaciones todo el valle, no sin luchas 
cruentas (22 p. 63 ; 13 p. 62). 

Detectamos como uno de los factores de su posterior 
capacidad de dominio hacia afuera , su notable capacidad 
de dominio hacia adentro, es decir orden y disciplina, 
que los Incas comienzan por exigirse a sí mismos a la ma­
nera espartana o de la Roma patriarcal. 

Pero esta disciplina que debió ser quizás necesaria y 
conveniente ante la anarquía tribal circundante al ori­
gen, extremizada, fue luego lápida. Y esto parece regla 
muy general de imperios: aquellas cualidades y razo­
nes que producen la emergencia de un imperio en am­
biente propicio y hasta ávido de tales cualidades, parecen 
ser las mismas que luego producen su caducidad, al mo­
dificarse la avidez de tal ambiente, a veces por su misma 
acción. 

En parte confirma esto la argumentación con que Al­
varo Yunque rechaza la hipótesis de que el imperio in­
caico era "una sociedad comunista", basada en los Co­
mentarios reales del Inca Garcilaso de la Vega, que se 
creyó "pintura veraz de aquel feliz imperio e idilio de la 
historia por mucho tiempo", al que Yunque define en 
cambio como "sólo un colectivismo agrario, en una so­
ciedad teocrática y jerárquica al punto que el hijo de 
agricultor siempre era agricultor. Sólo las clases privilegia­
das recibían cultura ( . .. ) imperio despótico en el cual 
el pueblo sólo tenía que trabajar y obedecer. Las insu­
rrecciones fueron muchas ( . .. ) Esta opresión explica 
porqué, a la presencia de los españoles, tanto en el Perú 
como en Méjico, encontraron miles de aborígenes dis­
puestos a colaborar con los invasores contra el despotis­
mo que los oprimía" (2 p. 26/27). 

Para Lehman tanto se lo puede llamar "estado socia­
lista" como "absoluto despotismo", sea por la propiedad 
social, no privada, de los bienes de producción, como 
por el hecho de que todos los bienes eran de un solo pro­
pietario : el Inca (2 p: 557), quien si bien respetaba las 
grandes líneas de la explotación de la tierra en tres par­
tes que se correspondían con las tres castas: a) la del 
Inca y su familia, b) la sacerdotal y e) la del pueblo 
(8 p. 106), designaba a los funcionarios por sí y ante sí, 
Y no les dejaba independencia, limitándolos a ejecutar · 
órdenes e informar, y vigilándolos con inspectores (2 p. 
558). 

El Inca era la máxima autoridad civil, religiosa y mili­
tar, de carácter divino tal, que nadie podía tocarlo, sal­
vo los de su sangre y las vírgenes consagradas al sol, que 
estaban a su disposición (2 p. 557; 4 p. 36/41,i p.101; 
13 p. 72). 

Los curacas, jefes de las naciones vencidas incorpora­
das a la casa Inca por matrimonio, podían tener varias 
mujeres. Con todo esto la familia imperial en pocas ge­
neraciones constituiría una clase social por sí misma, 
ocupando todas las funciones que escalonadamente iban 
del Inca hasta el pueblo, del que estaba separada (2 p. 
269/270 ; 4 p. 1 11; 8 p. 100 13 p. 73). Los puricas, jefes 
de familia del rucblo . en rigurosa monogamia. eran ca-

sados con quien les indicaba .re~ que también les 
asignaba una porción de tierra pan mantenerse con su 
trabajo, y se la aumentaba con cae!* hijo nuevo (2. p. 4). 
Además el purica, a manera de impUesto, trabajaba tie­
rras, construcciones o artesanías del Estado, en un servi­
cio civil que se sumaba al militar. 

Asegurado el dominio sobre el Cuzco y sus vecinos 
inmediatos, la familia Inca, con las tribus ya comprome­
tidas, inicia su expansión imperial al mando de Pacha­
cutec (1438-1471 ), gran organizador y legislador, crea­
dor de la mita, por la que los pueblos vencidos eran "des­
parramados en diferentes regiones", mezclándolos con 
otros ya disciplinados (2 p. 559; 8 p . .104; 4 p. 28; 
12 p. 66), con lo cual, agrega Gisbert, desaparecieron 
lenguas y costumbres (13 p. 66). 

Pachacutec encarga al Estado todo el manejo del 
"trueque de productos de las diferentes zonas", sin mo­
neda ni negocios particulares, en ordenamiento que 

Nexo, segundo trimestre, junio 1987 · _63. 



''garantiza el sustento de sus súbditos", dice Cossio del 
Pomar, y encomienda a los ayllu, clanes, "proveer a las 
necesidades del individuo" ( 4 p. 79/80). 

Pachacutec mismo o su hijo Tupac Yupanqui por él, 
consuman las conquistas de la populosa Cajamarca, de 
los chinchás y de los icas, dominio que se agranda con 
la subordinación voluntaria de las culturas de la zona de 
Lima, y adquiere su máxima joya con la conquista del 
reino chimú, que no pudo " resistir el empuje del ejérci­
to disciplinado de 40.000 hombres" que le lanza el ltlca, 
codicioso de sus joyas artísticas en metales preciosos, y 
cerámicas y tejidos. Los contingentes más aguerridos de 
Iás naciones reunidas por el Inca. atacan los puntos vul· 
nerables del Gran Chimú. hasta rendir su populosa y ale­
jada capital: Chan Chan ( 4 p. 88/90). 

Probados en las guerras que forjaron el Tiwantisuyo 
(imperio de las cuatro partes del mundo), Amaru fue re­
legado pese a ser primogénito, y Tupac Yupanqui, pre­
ferido por su cambatividad, fue JOO Inca (1471-1493). 

Parece instituyó el yaconazgo, al conmutar, a pedido 
de la emperatriz, la pena de muerte de "varios miles de 
indios" sublevados en Yanacu, a los que Gisbert llama 
yuncas, y repartirlos entre curacas como servidores de 
por vida (1 3 p. 67), quedando a su merced fuera de la ,u. 
risdicción de jueces y funcionarios ordinarios (4 p. 112). 

Lehman define a los yanaconas como esclavos con al­
go de libertos "elegidos entre prisioneros de guerra, 
criminales y el pueblo" para servicios personales y guar­
dias de bienes imperiales (8 p. 105). Beals y Hoijer di­
cen que son extraídos entre jóvenes, hombres (yanaco­
nas) y mujeres ( acllacunas ), para frenar Jos excesos de na­
talidad. (2 p. 559). 

En la permanente lucha del imperiO InCa COn las tri­
bus cambales del Brasil, las selvas derrotllt un ej6rcito de 
Tupac Yupanqui, quien se resarce conquistando Tucu­
mán, y Chile hasta el río Maule. pua ~ luego a 
organizar su imperio casi decimllnteate en escala de 
mandos sobre la base del ayllu. (13 p. 67). 

Atribuida la conquista de Quito al milmo Pachacutec 
por unos, y por otros a Tupac Yupanqui, es en todo caso 
difícil y requiere gran despliegue de infraestructura mi­
litar en construcciones y caminos. 

Es el ¡¡o Inca, Huayna Capac, el que derme por las 
armas los que unos llaman "creciente influencia" y otros 
''alzamiento", de Quito (12 p. 65; 13 p. 69), ensangren­
tando en batalla la laguna que se llamó "Yahuarcocha: 
lago de sangre" ( 4 p. 142). 

Pero enamorado Huayna Capac de la hija del rey ven­
cido y muerto, nace Atahualpa, quien a su muerte en 
1525, desconoce a su hermano mayor y heredero impe­
rial proclamado por el Cuzco: Huascar. 

Las amenazadoras noticias de la exploración costera 
de Andagoya desde Panamá y de Alejo García desde 
Santa Catalina por Paraguay, y los cada vez más insisten­
tes ataques de chiriguanes y otros antropófagos, no lo­
gran guardar las armas. 

Las batallas sangrientas, las fuerzas parejas, parece se 
definen por apresurado festejo que, a la manera troyana, 

64 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987. 

pone a los cuzqueños en las manos de Atahualpa. 
Apresado Huascar, son ejecutados sus familiares, fun­

cionarios y nobles. Antes de la llegada de los españoles 
según Cossio (4 p. 153), después según Gisbert (13 
p. 72), también él es muerto en su prisión de Jauja 
(4 p. 153), por orden de Atahualpa, ya apresado éste 
por los españoles, en Cajamarca en 1532 (12 p. 64). 

No podemos detenernos aquí en la notable obra ar­
quitectónica, caminera, agrícola , que esta minuciosa or­
ganización realizó sobre la base de un primitivo palo 
aguzado por todo arado , sin hierro, animales de tiro ni 
rueda, inventora del sistema decimal y de contabilidad 
con algo que señala a rudimentos de escritura, que son 
sus quipus. 

Pero debemos advertir la ausencia total de antropofa­
gia en su ámbito y su guerra permanente con las tribus 
amazónicas caníbales, guerra que pudo ser la razón abo­
rigen de su estructura militar, organizada en defensa de 
elementales derechos y sentimientos humanos que los 
mayas, por ejemplo, no supieron defender. 

Así quedamos sobre nuestro territorio argentino , ba­
jo los estandartes del civilizador imperio Inca, extendido 
desde los 2 a los 35 grados sur, unos 4.000 kilómetros 
desde el río Ancasamayo, en la actual Colombia, hasta el 
Maule, en la actual Chile , incluyendo nuestras provincias 
del Tucumán en camino que siguieron y continuaron los 
españoles, hasta la cuenca del Plata y nuestra Patagonia. 

• CONCLUSIONES 

De lo expuesto cabe concluir: 

1) Siendo todos los americanos, como somos, descen­
dientes de inmigrantes llegados de distintos lugares de 
Eurasia, Oceanía, Polinesia y Africa , en corrientes que 
haq aportado ligeras diferencias anatómicas y más aun 
culturales, reemplazando o mestizando, en diferentes 
grados, a las buenas y a las malas, con los aborígenes que 
cada corriente encontraba, nuestro pasado responde a 
constantes universales que relativizan el carácter de abo­
rigen, reduciéndolo a la condición de nacido en el lugar, 
en diferencia cfrcunstancial con el recién llegado y en re­
chazo de toda intención racista, segregacionista, de apar­
teid, que nos parece oculta o puede utilizarse en el indi­
genismo actual. 

2) Como consecuencia de las diferentes velocidades de 
expansión de las capas y horizontes culturales; las dife­
rentes ubicaciones de sus centros generadores y las dife­
rentes circunstancias que encuentran en su camino, re­
sulta una multiplicada diversidad de culturas a cada mo­
mento dado de la historia de la humanidad, en constan­
te, también universal, a la que no escapa América ni an­
tes ni después de 1492, descubriéndose entonces en 
ésta, para esa fecha, una diversidad de culturas nada uni­
ficada ante la relativa homgeneidad que presentan los 
que entonces llegan. No puede decirse seriamente que 
en esa fecha se "encuentran dos culturas", una llega 
relativamente amalgamada en unidad política al menos, 
pero la recibe un mosaico notablemente heterogéneo de 
culturas completamente independientes entre sí y en 
muy diferentes grados de desarrollo o complejidad. 

3) El "buen salvaje" es otra abstracción que nunca tuvo 
realidad generalizable ni en América ni en el resto del 
mundo, ni antes ni después de 1492. Sólo pudo haber si­
do y pudiera ser alguna v·ez de particular excepción, dado 
lo que muestra la historia en pasado y en presente ; al­
gún Abel al que no le faltarían Caínes en cualquier par­
te del mundo. Y tal condición original, ab-origen del 
hombre, es lamentablemente independiente de la pro­
piedad privada de la tierra y de las cosas, pues más pro­
fundamente , más allá de la posesión de los objetos ex­
ternos, se enrosca en la envidia de las virtudes ajenas, en 
la avaricia de las propias y en la soberbia de pretender 
unas y otras. D 

BIBLIOGRAFIA 

1. Barros Arana, Diego. Historia de América latina (no­
tas de Alvaro Yunque), Ed. Futuro, Bs.As. 1962. 

2. Beals, Ralph v Hoijer, Harry. Introducción a la An· 
tropología, Aguilar, Madrid 1972. 

3.C.NIIs F111u, s.IYICior. Pobhlciones indfgeMI de le 
Argentina. Ed. Sudlm.nan., a.. Aa. 1963. 

4.C-o del Poblr, Felipe. El mundo de ICIIInas, Fon· 
do de Cul111111 Econ6micll, M6jico 1869. 

5.G•bi, Antonello. Le ne1u1111eu de les lndies Nuw-. 
Fondo de Culwl'l Econ6micll, Mfjlco 1978. 

6.Green, Ju-. Ricllrdo. Hlnorll del pueblo lnglft. ecl. 
orlgin.l 1878, 1nduacl6n de Le Eapefte Moderna. 
Madrid. 

7.1berre G...-o, Dicte. ~ lndfgene, Ed. TEA. 
Bs.As. 1964, · ····: · ;. 

B.Lehm111, Henrl. bi .......... colom ..... EUDEBA 
a.. As. 1964. , ... ;e· 

9.Lum~,.. Luil G.:. -~·lo -fin en el Peru, Ed. Mill.l....... • Ynll!.1tt81. 
1 O. Morales Padrón, F • • .... a.ICubrfmiento 

V conquilte de Am.r~· • ' · " ;'Milrfd 1973. 
11.Portnoy, Antonio.·· ...... I .... Ldll ..-.lo' de les 

lengues indíeenes,t-~-~ 1838. 
12.Sanchez, Luil Alberto. ............ deAIMricl. Ed. 

l011dl, S.. As. 1972. 

13, v.,..., ........... Do. -
historie de Bolivil, Ed. 'G · · . · '.'ffa. 

14.Centro Editor de Atliil.~ ... =-- 1 
gene de Raúl~~~~~~ . · · ~· 

PERU, EL CRISOL INCO 

LA SEGREGAC.ION RAC 

MANUEL M. MARZAL 

En agosto de 1983 tuve la oportunidad de partici· 
par en un "Panel sobre racismo y discriminación racial", 
organizado por el Instituto de Estudios Social-Cristia­
nos de Lima, en apoyo de la Segunda Conferencia Mun­
dial para combatir el Racismo, que las Naciones Unidas 
celebraron el mismo año en Ginebra. Antes de mi pri· 
mera intervención sobre los factores históricos de la dis­
criminación racial en el Perú, se proyectó un dramático 
documental sobre el racismo en Sudáfrica. Eso me obli­
gó a iniciar mi exposición .. refiriéndome a la inoportu­
nidad de tal proyección, ya que, frente a la situación de 
Sudáfrica, se acababa pensando que en el Perú no hay 
discriminación racial. Si las comparaciones son odiosas, 
como dice la sabiduría popular; mucho más lo son cuan­
do sirven para encubrir la realidad. Muchos peruanos 
aftrman, con mayor o menor buena fe, que en el Perú 
no existe racismo ni discriminación racial. Para probar­
lo recurren a nuestra constitución política, a que he· 

mos tenido presidentes que no eran ciertamente blancos 
(como, por ejemplo, Sánchez Cerro) y, sobre todo, a 
la comparación con lo que ocurre en otros países, como 
Africa del Sur, Estados Unidos y muchos estados de 

Europa Occidental, que son 
racistas que nosotros. Pero, 
bién nosotros somos racistas. 
te trabajo, que tendrá tres _ . 
discriminación racial en el F01691(11. iltpUcación 
tórica (11) y algunas sugereocllt.JMQ 'J &Utkal 
superación (111). 

• l. MANIFESTACIONft 

Aunque las ciencias 10ciales hayan hecho numerosos 
estudios sobre las rel8ciones·lnterétnicas, de los que pue­
den obtenerse conceptos m's precisos para medir la dis­
criminación racial, juzgo que, para los fines de este tra­
bajo, basta emplear los términos racismo y discrimina­
ción social en su sentido más amplio. Llamo racismo a la 
teoría que sostiene la diferente valoración de los seres hu­
manos por su raza, defmida ésta como conjunto de ca-

Nexo. segundo trimestre, junio 1987- 65 



''garantiza el sustento de sus súbditos", dice Cossio del 
Pomar, y encomienda a los ayllu, clanes, "proveer a las 
necesidades del individuo" ( 4 p. 79/80). 

Pachacutec mismo o su hijo Tupac Yupanqui por él, 
consuman las conquistas de la populosa Cajamarca, de 
los chinchás y de los icas, dominio que se agranda con 
la subordinación voluntaria de las culturas de la zona de 
Lima, y adquiere su máxima joya con la conquista del 
reino chimú, que no pudo " resistir el empuje del ejérci­
to disciplinado de 40.000 hombres" que le lanza el ltlca, 
codicioso de sus joyas artísticas en metales preciosos, y 
cerámicas y tejidos. Los contingentes más aguerridos de 
Iás naciones reunidas por el Inca. atacan los puntos vul· 
nerables del Gran Chimú. hasta rendir su populosa y ale­
jada capital: Chan Chan ( 4 p. 88/90). 

Probados en las guerras que forjaron el Tiwantisuyo 
(imperio de las cuatro partes del mundo), Amaru fue re­
legado pese a ser primogénito, y Tupac Yupanqui, pre­
ferido por su cambatividad, fue JOO Inca (1471-1493). 

Parece instituyó el yaconazgo, al conmutar, a pedido 
de la emperatriz, la pena de muerte de "varios miles de 
indios" sublevados en Yanacu, a los que Gisbert llama 
yuncas, y repartirlos entre curacas como servidores de 
por vida (1 3 p. 67), quedando a su merced fuera de la ,u. 
risdicción de jueces y funcionarios ordinarios (4 p. 112). 

Lehman define a los yanaconas como esclavos con al­
go de libertos "elegidos entre prisioneros de guerra, 
criminales y el pueblo" para servicios personales y guar­
dias de bienes imperiales (8 p. 105). Beals y Hoijer di­
cen que son extraídos entre jóvenes, hombres (yanaco­
nas) y mujeres ( acllacunas ), para frenar Jos excesos de na­
talidad. (2 p. 559). 

En la permanente lucha del imperiO InCa COn las tri­
bus cambales del Brasil, las selvas derrotllt un ej6rcito de 
Tupac Yupanqui, quien se resarce conquistando Tucu­
mán, y Chile hasta el río Maule. pua ~ luego a 
organizar su imperio casi decimllnteate en escala de 
mandos sobre la base del ayllu. (13 p. 67). 

Atribuida la conquista de Quito al milmo Pachacutec 
por unos, y por otros a Tupac Yupanqui, es en todo caso 
difícil y requiere gran despliegue de infraestructura mi­
litar en construcciones y caminos. 

Es el ¡¡o Inca, Huayna Capac, el que derme por las 
armas los que unos llaman "creciente influencia" y otros 
''alzamiento", de Quito (12 p. 65; 13 p. 69), ensangren­
tando en batalla la laguna que se llamó "Yahuarcocha: 
lago de sangre" ( 4 p. 142). 

Pero enamorado Huayna Capac de la hija del rey ven­
cido y muerto, nace Atahualpa, quien a su muerte en 
1525, desconoce a su hermano mayor y heredero impe­
rial proclamado por el Cuzco: Huascar. 

Las amenazadoras noticias de la exploración costera 
de Andagoya desde Panamá y de Alejo García desde 
Santa Catalina por Paraguay, y los cada vez más insisten­
tes ataques de chiriguanes y otros antropófagos, no lo­
gran guardar las armas. 

Las batallas sangrientas, las fuerzas parejas, parece se 
definen por apresurado festejo que, a la manera troyana, 

64 · Nexo, segundo trimestre, junio 1987. 

pone a los cuzqueños en las manos de Atahualpa. 
Apresado Huascar, son ejecutados sus familiares, fun­

cionarios y nobles. Antes de la llegada de los españoles 
según Cossio (4 p. 153), después según Gisbert (13 
p. 72), también él es muerto en su prisión de Jauja 
(4 p. 153), por orden de Atahualpa, ya apresado éste 
por los españoles, en Cajamarca en 1532 (12 p. 64). 

No podemos detenernos aquí en la notable obra ar­
quitectónica, caminera, agrícola , que esta minuciosa or­
ganización realizó sobre la base de un primitivo palo 
aguzado por todo arado , sin hierro, animales de tiro ni 
rueda, inventora del sistema decimal y de contabilidad 
con algo que señala a rudimentos de escritura, que son 
sus quipus. 

Pero debemos advertir la ausencia total de antropofa­
gia en su ámbito y su guerra permanente con las tribus 
amazónicas caníbales, guerra que pudo ser la razón abo­
rigen de su estructura militar, organizada en defensa de 
elementales derechos y sentimientos humanos que los 
mayas, por ejemplo, no supieron defender. 

Así quedamos sobre nuestro territorio argentino , ba­
jo los estandartes del civilizador imperio Inca, extendido 
desde los 2 a los 35 grados sur, unos 4.000 kilómetros 
desde el río Ancasamayo, en la actual Colombia, hasta el 
Maule, en la actual Chile , incluyendo nuestras provincias 
del Tucumán en camino que siguieron y continuaron los 
españoles, hasta la cuenca del Plata y nuestra Patagonia. 

• CONCLUSIONES 

De lo expuesto cabe concluir: 

1) Siendo todos los americanos, como somos, descen­
dientes de inmigrantes llegados de distintos lugares de 
Eurasia, Oceanía, Polinesia y Africa , en corrientes que 
haq aportado ligeras diferencias anatómicas y más aun 
culturales, reemplazando o mestizando, en diferentes 
grados, a las buenas y a las malas, con los aborígenes que 
cada corriente encontraba, nuestro pasado responde a 
constantes universales que relativizan el carácter de abo­
rigen, reduciéndolo a la condición de nacido en el lugar, 
en diferencia cfrcunstancial con el recién llegado y en re­
chazo de toda intención racista, segregacionista, de apar­
teid, que nos parece oculta o puede utilizarse en el indi­
genismo actual. 

2) Como consecuencia de las diferentes velocidades de 
expansión de las capas y horizontes culturales; las dife­
rentes ubicaciones de sus centros generadores y las dife­
rentes circunstancias que encuentran en su camino, re­
sulta una multiplicada diversidad de culturas a cada mo­
mento dado de la historia de la humanidad, en constan­
te, también universal, a la que no escapa América ni an­
tes ni después de 1492, descubriéndose entonces en 
ésta, para esa fecha, una diversidad de culturas nada uni­
ficada ante la relativa homgeneidad que presentan los 
que entonces llegan. No puede decirse seriamente que 
en esa fecha se "encuentran dos culturas", una llega 
relativamente amalgamada en unidad política al menos, 
pero la recibe un mosaico notablemente heterogéneo de 
culturas completamente independientes entre sí y en 
muy diferentes grados de desarrollo o complejidad. 

3) El "buen salvaje" es otra abstracción que nunca tuvo 
realidad generalizable ni en América ni en el resto del 
mundo, ni antes ni después de 1492. Sólo pudo haber si­
do y pudiera ser alguna v·ez de particular excepción, dado 
lo que muestra la historia en pasado y en presente ; al­
gún Abel al que no le faltarían Caínes en cualquier par­
te del mundo. Y tal condición original, ab-origen del 
hombre, es lamentablemente independiente de la pro­
piedad privada de la tierra y de las cosas, pues más pro­
fundamente , más allá de la posesión de los objetos ex­
ternos, se enrosca en la envidia de las virtudes ajenas, en 
la avaricia de las propias y en la soberbia de pretender 
unas y otras. D 

BIBLIOGRAFIA 

1. Barros Arana, Diego. Historia de América latina (no­
tas de Alvaro Yunque), Ed. Futuro, Bs.As. 1962. 

2. Beals, Ralph v Hoijer, Harry. Introducción a la An· 
tropología, Aguilar, Madrid 1972. 

3.C.NIIs F111u, s.IYICior. Pobhlciones indfgeMI de le 
Argentina. Ed. Sudlm.nan., a.. Aa. 1963. 

4.C-o del Poblr, Felipe. El mundo de ICIIInas, Fon· 
do de Cul111111 Econ6micll, M6jico 1869. 

5.G•bi, Antonello. Le ne1u1111eu de les lndies Nuw-. 
Fondo de Culwl'l Econ6micll, Mfjlco 1978. 

6.Green, Ju-. Ricllrdo. Hlnorll del pueblo lnglft. ecl. 
orlgin.l 1878, 1nduacl6n de Le Eapefte Moderna. 
Madrid. 

7.1berre G...-o, Dicte. ~ lndfgene, Ed. TEA. 
Bs.As. 1964, · ····: · ;. 

B.Lehm111, Henrl. bi .......... colom ..... EUDEBA 
a.. As. 1964. , ... ;e· 

9.Lum~,.. Luil G.:. -~·lo -fin en el Peru, Ed. Mill.l....... • Ynll!.1tt81. 
1 O. Morales Padrón, F • • .... a.ICubrfmiento 

V conquilte de Am.r~· • ' · " ;'Milrfd 1973. 
11.Portnoy, Antonio.·· ...... I .... Ldll ..-.lo' de les 

lengues indíeenes,t-~-~ 1838. 
12.Sanchez, Luil Alberto. ............ deAIMricl. Ed. 

l011dl, S.. As. 1972. 

13, v.,..., ........... Do. -
historie de Bolivil, Ed. 'G · · . · '.'ffa. 

14.Centro Editor de Atliil.~ ... =-- 1 
gene de Raúl~~~~~~ . · · ~· 

PERU, EL CRISOL INCO 

LA SEGREGAC.ION RAC 

MANUEL M. MARZAL 

En agosto de 1983 tuve la oportunidad de partici· 
par en un "Panel sobre racismo y discriminación racial", 
organizado por el Instituto de Estudios Social-Cristia­
nos de Lima, en apoyo de la Segunda Conferencia Mun­
dial para combatir el Racismo, que las Naciones Unidas 
celebraron el mismo año en Ginebra. Antes de mi pri· 
mera intervención sobre los factores históricos de la dis­
criminación racial en el Perú, se proyectó un dramático 
documental sobre el racismo en Sudáfrica. Eso me obli­
gó a iniciar mi exposición .. refiriéndome a la inoportu­
nidad de tal proyección, ya que, frente a la situación de 
Sudáfrica, se acababa pensando que en el Perú no hay 
discriminación racial. Si las comparaciones son odiosas, 
como dice la sabiduría popular; mucho más lo son cuan­
do sirven para encubrir la realidad. Muchos peruanos 
aftrman, con mayor o menor buena fe, que en el Perú 
no existe racismo ni discriminación racial. Para probar­
lo recurren a nuestra constitución política, a que he· 

mos tenido presidentes que no eran ciertamente blancos 
(como, por ejemplo, Sánchez Cerro) y, sobre todo, a 
la comparación con lo que ocurre en otros países, como 
Africa del Sur, Estados Unidos y muchos estados de 

Europa Occidental, que son 
racistas que nosotros. Pero, 
bién nosotros somos racistas. 
te trabajo, que tendrá tres _ . 
discriminación racial en el F01691(11. iltpUcación 
tórica (11) y algunas sugereocllt.JMQ 'J &Utkal 
superación (111). 

• l. MANIFESTACIONft 

Aunque las ciencias 10ciales hayan hecho numerosos 
estudios sobre las rel8ciones·lnterétnicas, de los que pue­
den obtenerse conceptos m's precisos para medir la dis­
criminación racial, juzgo que, para los fines de este tra­
bajo, basta emplear los términos racismo y discrimina­
ción social en su sentido más amplio. Llamo racismo a la 
teoría que sostiene la diferente valoración de los seres hu­
manos por su raza, defmida ésta como conjunto de ca-

Nexo. segundo trimestre, junio 1987- 65 



racterísticas somáticas, tales como color de la piel, ras­
gos del rostro, tipo d~ cabello, etc. Llamo discrimina­
ción racial a la desigualdad de oportunidades que tienen 
muchas personas en la vida y, especialmente, en el mer­
cado de trabajo, por pertenecer a un grupo étnico que 
es considerado inferior. El racismo es una vieja lacra 
de la humanidad y en el "debe" de la civilización occi­
dental está la monstruosa esclavitud de la población 
negra, aunque haya querido justificarse hasta con la bí­
blica maldición de Noé a Cam (Ge. 9,25). Pero, como 
teoría científica, el racismo ha tenido pocas formula­
ciones. Una de ellas es la obra del Conde Gobineau, 
Ensayo sobre la desigualdad de las razas humanas 
( 1853), que sostiene que la debilidad de las razas de color 
en la historia se debe, no a haber tenido menores opor­
tunidades. sino a su menor capacidad intelectual. 

El nacumento de la antropología cultural y social 
en la segunda década de nuestro siglo y el desarrollo 
de la antropología física, que había nacido a fines del 
XIX, son dos hechos que marcan el enfoque científi­
co de la raza. Hoy cualquier manual de antropología 
general recoge al menos la formulación negativa de que 
"no se ha probado hasta ahora que la raza explique el 
comportamiento social de los grupos racialmente dife­
rentes"; además, es innegable que la antropología cul­
tural norteamericana y la social inglesa han prestado un 
servicio a la humanidad, demostrando que los "salvajes" 
y "primitivos", términos utilizados por los antropólo­
gos evolucionistas del siglo XIX y que siguen empleán­
dose en el lenguaje común, son personas tan normales, 
lógicas e inteligentes como nosotros, pero que actúan 
con unos presupuestos culturales y un equipamiento 
tecnológico diferentes a los nuestros. Aunque su tecno· 
logia esté mucho menos desarrollada que la nuestra, 
ciertos principios de su organización social, como los 
de la reciprocidad, la visión del mundo, el equilibrio eco­
lógico, el respeto a la vida o la vinculación con los muer­
tos, podrían ser muy útiles a nuestra civilización. Efecti­
vamente, ésta no encuentra una fórmuía de élistribución 
equitativa de las ingentes riquezas que produce, está 
destruyendo para siempre muchos ree1,1rsos naturales, 
ha perdido el sentido sagrado de la \IMf¡, que nace, lo 
que puede convertir a naciones enteras en confortables 
residencias de ciudadanos de la tercera edad y, además, 
está olvidando a sus muertos con mayor rapidez que la 
mayoría de las culturas que le precedieron. 

La discriminación racial o, al menos, las fricciones 
étnicas se dieron en el Perú desde que diferentes pue­
blos fueron ocupando o conquistando nuestro territo­
rio. No hay que olvidar que el cronista indio Guamán 
Poma de Ayala (1615) nunca perdonó la conquista in­
caica y seguía sintiéndose dueño de las tierras hereda­
das de sus antepasados, los yerovilcas de Huánuco. Sin 
embargo, es indudable que la mayor discriminación ra­
cial se inició en 1532, cuando unos hombres extraños 
de color blanco, que fueron denominados por los autóc­
tonos con el término de "wiracochas", aparecieron en 
las costas del Perú y, en poco tiempo, conquistaron el 
internamente dividido Tawantinsuyo. A la conquista 
española siguió el establecimiento de un "reino con dos 
repúblicas", la de españoles y de indios, como luego se 
verá, y siguió la llegada de esclavos negros, para traba­
jar en los servicios urbanos y en las plantaciones de la 

66- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

costa. La independencia significó la igualdad legal de 
todos los grupos raciales, aunque no pudo resolver el 
problema de las diferencias económicas, ni los prejui­
cios entre blancos, indios, negros y el variado grupo de 
las "castas"; más aun, a raíz de la liberación de los es­
clavos negros decretada por Castilla, vinieron a susti­
tuirlos en las haciendas costeras los chinos, quienes, 
poco a poco, fueron dejando la agricultura para concen­
trarse en el pequeño comercio de las ciudades, y desde 
fines del pasado siglo fue llegando también una numero­
sa inmigración japonesa, que se dedicó preferentemente 
a la agricultura y al comercio. Durante la segunda mitad 
del siglo XIX y la primera del XX, el Perú, a diferencia 
de Argentina, Brasil, Venezuela o México, no tuvo una 
inmigración europea realmente significativa, por su ma­
yor lejanía geográfica y por el derrumbe de su economía 
a raíz de la guerra del Pacífico ; sin embargo, vinieron 
pequeños grupos de ingleses, italianos y norteamerica­
nos, quienes pronto jugaron un papel económico impor­
tante. Así quedaba completo el amplio espectro racial 
del país, aunque la mayoría de la población seguía sien­
do mestiza o indígena. La convivencia de los grupos ra­
ciales y culturales tan diversos ha sido relativamente 
pacífica y tiene la base jurídica de la igualdad de todos 
ante la ley. Pero, en realidad, origina muchas formas 
de discriminación racial o, al menos, de fricción étni­
ca bastante sutil, como se deduce de los siguientes he­
chos y consideraciones, que son de fácil comprobación 
empírica: 

1) Como se desprende de diferentes estudios sobre el 
nivel de ingresos o de la simple experiencia, puede afir­
marse que la mayoría de la población blanca pertenece 
a la clase alta o media, mientras que la gente de color · 
(indios, negros o mestizos) forma parte de la masiva 
clase baja, cada vez más empobrecida por el creciente 
desempleo y por la decreciente rentabilidad del sector 
agrario. De ese modo, las diferencias económicas de cla­
se vienen a acentuar las diferencias raciales, hasta confor­
mar lo que se ha llamado una "raza social". Tal superio­
ridad económica de los blancos ha acabado por conven­
cer a mucha gente de que la raza blanca es superior. 
Una reciente encuesta de un programa de TV mostró 
que todos los interrogados menos uno creían en la su­
perioridad de la raza blanca, por más que tales encues­
tas televisivas no sean habitualmente modelos de rigor 
científico. Más de una vez he escuchado en reuniones de 
familias criollas peruanas que el mayor error político 
de los españoles fue no acabar con todos los indios. 

2) La conquista de la selva, que se ha visto muchas ve­
ces como una solución para un país con déficit crónico 
de tierra agrícola y que fue una meta tan defendida por 
el partido de Acción Popular, entraña casi siempre el 
despojo de tierras de las comunidades nativas. Estas 
no tuvieron reconocimiento legal hasta 1974, a pesar 
de que las comunidades indígenas en general estaban 
reconocidas desde la constitución de 1920, y su actual 
reconocimiento de hecho sólo ha alcanzado a un núme­
ro limitado por los intereses creados de empresas coloni- · 
zadoras y por la lentitud administrativa del gobierno. 
Siendo esto así, no es difícil adivinar quién sale perdien­
do en esta guerra no declarada entre "nativos" y el per-

• 

.. 

sonal de las empresas colonizadoras o los simples mi­
grantes espontáneos. Sobre todo en las zonas de selva 
más cercanas a las regiones andinas densamente pobla­
das, en la zona del oleoducto o en otras donde se queda­
ron muchos peones después del "boom" petrolífero y 
en zonas que se ofrecen por el gobierno para ser coloni­
zadas por la abundante población desempleada. Ciertos 
estudios recientes sobre la migración a la selva y las 
abundantes denuncias de organismos promotores de la 
población nativa o de las mismas federaciones nativas 
demuestran claramente quién está perdiendo dicha gue­
rra. Este es un caso más de discriminación racial. 

3) La división del trabajo es otro caso de discriminación. 
De hecho la mayoría de los quechuas o aymaras de la 
sierra se dedican al trabajo agrícola como miembros de 
las comunidades y de otras empresas asociativas naci­
das de la reforma agraria o como simples peones sin 
tierra, pero siempre en condiciones económicas muy 
precarias. Cuando los indios, cansados de la pobreza 
originada por los bajos precios con que los intermedia­
rios pagan los productos agrícolas o por las sequías o 
excesivas lluvias de los últimos años, o simplemente 
empujados por la "revolución de aspiraciones crecien­
tes" que la urbanización y la difusión de los medios de 
comunicación han desatado en el campo, deciden emi­
grar a las ciudades, el problema fundamental será buscar 
un puesto de trabajo. Los varones más afortunados en­
contrarán un puesto como peones de la construcción 
o como barrenderos. Es sabido que en la limpieza pú­
blica de Lima hay muchos aymaras y que aymara es Na­
zario Tintaya, quien alcanzó cierta celebridad en las 
repetidas huelgas indefinidas de su gremio. Pero la mayo­
ría acabará aterrizando en el omnipresente sector infor­
mal de vendedores ambulantes. Otro tanto ocurrirá con 
las mujeres que no encuentren puesto o no se resignen 
a trabajar como empleadas del hogar. Por su parte la 
población negra, que es mucho menor, también 
tendrá puestos muy bajos en el mercado de trabajo. 
Desde la época colonial las "buenas familias" siempre tu­
vieron servicio doméstico negro, que con frecuencia no 
era sino la poblacion esclava excedente de las haciendas 
costeras. Tal contacto directo con el mundo de los po­
derosos ha dado a los negros un status especial y así 
éstos son preferidos para trabajar como choferes de em­
bajada, mozos de hoteles de cinco estrellas o emplea­
dos de las funerarias que transportan el féretro en los 
entierros más lujosos, vestidos siempre de trajes elegan­
tes de acuerdo a los blancos a los que sirven. Otros ne­
gros han logrado ingresos económicos altos como juga­
dores de fútbol, especialmente en el popular Alianza 
Lima, cuyo tradicional clásico con los "blanquiñosos" 
del Universitario, quizás tenga bastante de batalla ri­
tual para resolver simbólicamente un conflicto interét­
nico. O como miembros de conjuntos folklóricos que 
han logrado éxito incluso más allá de nuestras fronteras, 
como los integrantes de "Perú negro". Todo esto nos ha 
llevado a dictaminar, demasiado fácilmente, que los 
negros nacen con el ritmo de la danza o del deporte en . 
el cuerpo, sin pensar en si tal inclinación no se deba a 
que, en P!lrte por el color de la piel y en parte por la 
clase social a la que pertenecen, no han tenido, hasta 

':ahora, otras puertas abiertas para su propia promoción. 

4) Hay discriminación también en la lengua. Los censos. 

nacionales siguen repitiéndonos cada diez años que hay 
un número creciente de peruanos que tienen como len­
gua materna una lengua indígena; así el censo de 1940 
recoge a unos 2.4 millOnes de personas de cinco o más 
años que hablaban quechua, el de 1962 a 2.7 millones, 
el de 1972 a 3 millones, y el del81 a 3.2 millones; para 
el aymara las cifras respectivas de los cuatro censos son 
de 232 mil, 290 mil, 333 mil y 358 mil; en cuanto a la 
población de la selva que habla al&1ma de las casi 70 len­
guas nativas, se juzga en la aetuabdl4 en 250 mil. Es 
cierto que la población total del.país en Jos 41 años de 
los censos citados se duplicó, miontraa que la pobla­
ción quechua y aymarahablante creció.~lo onuaacuarta 
parte, y que el número de hablantes df, ,l~Qj ltPiua in­
dígena que aprendieron castellano aumeató.o mucho en 
el mismo período; sin embargo, para evaluar,t.tte hecho 
hay que tener en cuenta que las cifras censales 10q poco 
confiables por basarse en respuestas de penoJIÍI. ,.,_ 
quienes hablar también castellano es una fuente de,... 
tigio. Siendo así las cosas, es innegable que muchos ni­
ños peruanos llegan a la escuela, sin conocer la len¡ua 

Los niños indígenas llegan a la escuela sin conocer el idlom• 
español. 

de la enseñanza oficial, lo cual no sólo es un obdc:MIIE 
para el aprendizaje, sino una fuente de conflicto 
propia identidad por los métodos coerciti.vol '/la~ 
vaciones hirientes que usan algunos ~-~ 
mular el aprendizaje del castellano. 
educación bilingüe nunca se ha generalimdd~~ • 
aunque se ha empleado experimental••"~ 
y luego, de modo más _ 
de la Amazonia con la colaboraci6nnMhU1 •j 
güístico de Verano y aun~ue, eltatJ.._ 
pio por la reforma educatMl ·h~ 
q uista, ha sido conr.agrada 
flicto discriminatorio no • da • 

genas, sino también con ~==·=·~~~~=~e que tienen que recurrir a :1 . 

bierno central. Aunque ••~· t-!~)l~~!'j~~ 
el quechua mediante lun;!ll · . 191.5. 
ca llegó a reglamentiiE 
mantiene ~~ princ"'.~-.~i • .. · 7 . . q .· del quechua y 
el aymara en -~~ __::___~ que la ley esta-
blece" (art. 84). ... .. . . . toria ligue pesan-
do sobre varilol ....... nr-.li 

., ,...,,. trimeltre, junio 1987- 67 



racterísticas somáticas, tales como color de la piel, ras­
gos del rostro, tipo d~ cabello, etc. Llamo discrimina­
ción racial a la desigualdad de oportunidades que tienen 
muchas personas en la vida y, especialmente, en el mer­
cado de trabajo, por pertenecer a un grupo étnico que 
es considerado inferior. El racismo es una vieja lacra 
de la humanidad y en el "debe" de la civilización occi­
dental está la monstruosa esclavitud de la población 
negra, aunque haya querido justificarse hasta con la bí­
blica maldición de Noé a Cam (Ge. 9,25). Pero, como 
teoría científica, el racismo ha tenido pocas formula­
ciones. Una de ellas es la obra del Conde Gobineau, 
Ensayo sobre la desigualdad de las razas humanas 
( 1853), que sostiene que la debilidad de las razas de color 
en la historia se debe, no a haber tenido menores opor­
tunidades. sino a su menor capacidad intelectual. 

El nacumento de la antropología cultural y social 
en la segunda década de nuestro siglo y el desarrollo 
de la antropología física, que había nacido a fines del 
XIX, son dos hechos que marcan el enfoque científi­
co de la raza. Hoy cualquier manual de antropología 
general recoge al menos la formulación negativa de que 
"no se ha probado hasta ahora que la raza explique el 
comportamiento social de los grupos racialmente dife­
rentes"; además, es innegable que la antropología cul­
tural norteamericana y la social inglesa han prestado un 
servicio a la humanidad, demostrando que los "salvajes" 
y "primitivos", términos utilizados por los antropólo­
gos evolucionistas del siglo XIX y que siguen empleán­
dose en el lenguaje común, son personas tan normales, 
lógicas e inteligentes como nosotros, pero que actúan 
con unos presupuestos culturales y un equipamiento 
tecnológico diferentes a los nuestros. Aunque su tecno· 
logia esté mucho menos desarrollada que la nuestra, 
ciertos principios de su organización social, como los 
de la reciprocidad, la visión del mundo, el equilibrio eco­
lógico, el respeto a la vida o la vinculación con los muer­
tos, podrían ser muy útiles a nuestra civilización. Efecti­
vamente, ésta no encuentra una fórmuía de élistribución 
equitativa de las ingentes riquezas que produce, está 
destruyendo para siempre muchos ree1,1rsos naturales, 
ha perdido el sentido sagrado de la \IMf¡, que nace, lo 
que puede convertir a naciones enteras en confortables 
residencias de ciudadanos de la tercera edad y, además, 
está olvidando a sus muertos con mayor rapidez que la 
mayoría de las culturas que le precedieron. 

La discriminación racial o, al menos, las fricciones 
étnicas se dieron en el Perú desde que diferentes pue­
blos fueron ocupando o conquistando nuestro territo­
rio. No hay que olvidar que el cronista indio Guamán 
Poma de Ayala (1615) nunca perdonó la conquista in­
caica y seguía sintiéndose dueño de las tierras hereda­
das de sus antepasados, los yerovilcas de Huánuco. Sin 
embargo, es indudable que la mayor discriminación ra­
cial se inició en 1532, cuando unos hombres extraños 
de color blanco, que fueron denominados por los autóc­
tonos con el término de "wiracochas", aparecieron en 
las costas del Perú y, en poco tiempo, conquistaron el 
internamente dividido Tawantinsuyo. A la conquista 
española siguió el establecimiento de un "reino con dos 
repúblicas", la de españoles y de indios, como luego se 
verá, y siguió la llegada de esclavos negros, para traba­
jar en los servicios urbanos y en las plantaciones de la 

66- Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

costa. La independencia significó la igualdad legal de 
todos los grupos raciales, aunque no pudo resolver el 
problema de las diferencias económicas, ni los prejui­
cios entre blancos, indios, negros y el variado grupo de 
las "castas"; más aun, a raíz de la liberación de los es­
clavos negros decretada por Castilla, vinieron a susti­
tuirlos en las haciendas costeras los chinos, quienes, 
poco a poco, fueron dejando la agricultura para concen­
trarse en el pequeño comercio de las ciudades, y desde 
fines del pasado siglo fue llegando también una numero­
sa inmigración japonesa, que se dedicó preferentemente 
a la agricultura y al comercio. Durante la segunda mitad 
del siglo XIX y la primera del XX, el Perú, a diferencia 
de Argentina, Brasil, Venezuela o México, no tuvo una 
inmigración europea realmente significativa, por su ma­
yor lejanía geográfica y por el derrumbe de su economía 
a raíz de la guerra del Pacífico ; sin embargo, vinieron 
pequeños grupos de ingleses, italianos y norteamerica­
nos, quienes pronto jugaron un papel económico impor­
tante. Así quedaba completo el amplio espectro racial 
del país, aunque la mayoría de la población seguía sien­
do mestiza o indígena. La convivencia de los grupos ra­
ciales y culturales tan diversos ha sido relativamente 
pacífica y tiene la base jurídica de la igualdad de todos 
ante la ley. Pero, en realidad, origina muchas formas 
de discriminación racial o, al menos, de fricción étni­
ca bastante sutil, como se deduce de los siguientes he­
chos y consideraciones, que son de fácil comprobación 
empírica: 

1) Como se desprende de diferentes estudios sobre el 
nivel de ingresos o de la simple experiencia, puede afir­
marse que la mayoría de la población blanca pertenece 
a la clase alta o media, mientras que la gente de color · 
(indios, negros o mestizos) forma parte de la masiva 
clase baja, cada vez más empobrecida por el creciente 
desempleo y por la decreciente rentabilidad del sector 
agrario. De ese modo, las diferencias económicas de cla­
se vienen a acentuar las diferencias raciales, hasta confor­
mar lo que se ha llamado una "raza social". Tal superio­
ridad económica de los blancos ha acabado por conven­
cer a mucha gente de que la raza blanca es superior. 
Una reciente encuesta de un programa de TV mostró 
que todos los interrogados menos uno creían en la su­
perioridad de la raza blanca, por más que tales encues­
tas televisivas no sean habitualmente modelos de rigor 
científico. Más de una vez he escuchado en reuniones de 
familias criollas peruanas que el mayor error político 
de los españoles fue no acabar con todos los indios. 

2) La conquista de la selva, que se ha visto muchas ve­
ces como una solución para un país con déficit crónico 
de tierra agrícola y que fue una meta tan defendida por 
el partido de Acción Popular, entraña casi siempre el 
despojo de tierras de las comunidades nativas. Estas 
no tuvieron reconocimiento legal hasta 1974, a pesar 
de que las comunidades indígenas en general estaban 
reconocidas desde la constitución de 1920, y su actual 
reconocimiento de hecho sólo ha alcanzado a un núme­
ro limitado por los intereses creados de empresas coloni- · 
zadoras y por la lentitud administrativa del gobierno. 
Siendo esto así, no es difícil adivinar quién sale perdien­
do en esta guerra no declarada entre "nativos" y el per-

• 

.. 

sonal de las empresas colonizadoras o los simples mi­
grantes espontáneos. Sobre todo en las zonas de selva 
más cercanas a las regiones andinas densamente pobla­
das, en la zona del oleoducto o en otras donde se queda­
ron muchos peones después del "boom" petrolífero y 
en zonas que se ofrecen por el gobierno para ser coloni­
zadas por la abundante población desempleada. Ciertos 
estudios recientes sobre la migración a la selva y las 
abundantes denuncias de organismos promotores de la 
población nativa o de las mismas federaciones nativas 
demuestran claramente quién está perdiendo dicha gue­
rra. Este es un caso más de discriminación racial. 

3) La división del trabajo es otro caso de discriminación. 
De hecho la mayoría de los quechuas o aymaras de la 
sierra se dedican al trabajo agrícola como miembros de 
las comunidades y de otras empresas asociativas naci­
das de la reforma agraria o como simples peones sin 
tierra, pero siempre en condiciones económicas muy 
precarias. Cuando los indios, cansados de la pobreza 
originada por los bajos precios con que los intermedia­
rios pagan los productos agrícolas o por las sequías o 
excesivas lluvias de los últimos años, o simplemente 
empujados por la "revolución de aspiraciones crecien­
tes" que la urbanización y la difusión de los medios de 
comunicación han desatado en el campo, deciden emi­
grar a las ciudades, el problema fundamental será buscar 
un puesto de trabajo. Los varones más afortunados en­
contrarán un puesto como peones de la construcción 
o como barrenderos. Es sabido que en la limpieza pú­
blica de Lima hay muchos aymaras y que aymara es Na­
zario Tintaya, quien alcanzó cierta celebridad en las 
repetidas huelgas indefinidas de su gremio. Pero la mayo­
ría acabará aterrizando en el omnipresente sector infor­
mal de vendedores ambulantes. Otro tanto ocurrirá con 
las mujeres que no encuentren puesto o no se resignen 
a trabajar como empleadas del hogar. Por su parte la 
población negra, que es mucho menor, también 
tendrá puestos muy bajos en el mercado de trabajo. 
Desde la época colonial las "buenas familias" siempre tu­
vieron servicio doméstico negro, que con frecuencia no 
era sino la poblacion esclava excedente de las haciendas 
costeras. Tal contacto directo con el mundo de los po­
derosos ha dado a los negros un status especial y así 
éstos son preferidos para trabajar como choferes de em­
bajada, mozos de hoteles de cinco estrellas o emplea­
dos de las funerarias que transportan el féretro en los 
entierros más lujosos, vestidos siempre de trajes elegan­
tes de acuerdo a los blancos a los que sirven. Otros ne­
gros han logrado ingresos económicos altos como juga­
dores de fútbol, especialmente en el popular Alianza 
Lima, cuyo tradicional clásico con los "blanquiñosos" 
del Universitario, quizás tenga bastante de batalla ri­
tual para resolver simbólicamente un conflicto interét­
nico. O como miembros de conjuntos folklóricos que 
han logrado éxito incluso más allá de nuestras fronteras, 
como los integrantes de "Perú negro". Todo esto nos ha 
llevado a dictaminar, demasiado fácilmente, que los 
negros nacen con el ritmo de la danza o del deporte en . 
el cuerpo, sin pensar en si tal inclinación no se deba a 
que, en P!lrte por el color de la piel y en parte por la 
clase social a la que pertenecen, no han tenido, hasta 

':ahora, otras puertas abiertas para su propia promoción. 

4) Hay discriminación también en la lengua. Los censos. 

nacionales siguen repitiéndonos cada diez años que hay 
un número creciente de peruanos que tienen como len­
gua materna una lengua indígena; así el censo de 1940 
recoge a unos 2.4 millOnes de personas de cinco o más 
años que hablaban quechua, el de 1962 a 2.7 millones, 
el de 1972 a 3 millones, y el del81 a 3.2 millones; para 
el aymara las cifras respectivas de los cuatro censos son 
de 232 mil, 290 mil, 333 mil y 358 mil; en cuanto a la 
población de la selva que habla al&1ma de las casi 70 len­
guas nativas, se juzga en la aetuabdl4 en 250 mil. Es 
cierto que la población total del.país en Jos 41 años de 
los censos citados se duplicó, miontraa que la pobla­
ción quechua y aymarahablante creció.~lo onuaacuarta 
parte, y que el número de hablantes df, ,l~Qj ltPiua in­
dígena que aprendieron castellano aumeató.o mucho en 
el mismo período; sin embargo, para evaluar,t.tte hecho 
hay que tener en cuenta que las cifras censales 10q poco 
confiables por basarse en respuestas de penoJIÍI. ,.,_ 
quienes hablar también castellano es una fuente de,... 
tigio. Siendo así las cosas, es innegable que muchos ni­
ños peruanos llegan a la escuela, sin conocer la len¡ua 

Los niños indígenas llegan a la escuela sin conocer el idlom• 
español. 

de la enseñanza oficial, lo cual no sólo es un obdc:MIIE 
para el aprendizaje, sino una fuente de conflicto 
propia identidad por los métodos coerciti.vol '/la~ 
vaciones hirientes que usan algunos ~-~ 
mular el aprendizaje del castellano. 
educación bilingüe nunca se ha generalimdd~~ • 
aunque se ha empleado experimental••"~ 
y luego, de modo más _ 
de la Amazonia con la colaboraci6nnMhU1 •j 
güístico de Verano y aun~ue, eltatJ.._ 
pio por la reforma educatMl ·h~ 
q uista, ha sido conr.agrada 
flicto discriminatorio no • da • 

genas, sino también con ~==·=·~~~~=~e que tienen que recurrir a :1 . 

bierno central. Aunque ••~· t-!~)l~~!'j~~ 
el quechua mediante lun;!ll · . 191.5. 
ca llegó a reglamentiiE 
mantiene ~~ princ"'.~-.~i • .. · 7 . . q .· del quechua y 
el aymara en -~~ __::___~ que la ley esta-
blece" (art. 84). ... .. . . . toria ligue pesan-
do sobre varilol ....... nr-.li 

., ,...,,. trimeltre, junio 1987- 67 



étnicas. Si los nativos de la selva llaman a los no nativos 
"cristianos", lo cual desgraciadamente no es ninguna 
propaganda del cristianismo por la historia de despojos 
de los nativos a que ya me referí, en cambio nosotros 
tenemos una serie de frases sobre los indios, heredadas 
muchas de ellas del período virreina!, con las cuales he­
mos querido resumir nuestro contacto con ellos, aunque 
muchas veces sólo sean una justificación de nuestra ex­
plotación: "no hay indio bueno" , "el indio mejor es el 
indio muerto", "no hay peor explotador del indio que 
el indio mismo", "indio de mierda", etc . Otro tanto 
podría decirse con relación a los negros, aunque aquí 
la experiencia parece ser todavía más general y el adje­
tivo negro se ha convertido en calificativo de todo Jo 
negativo (suerte negra , negros presentimientos . .. ); 
es cierto que , a veces, tales expresiones se refieren más 
a lo negro de la noche y de la oscuridad como opues­
tos a la luz del día y así no tienen ninguna connotación 
racial. 

6) Si del lenguaje hablado pasamos al televisivo, allí 
también es fácil descubrir nuestras discriminaciones. Por 
más que los distintos canales nos repitan, hace ya varios 
años, que llegan de frontera a frontera, sin embargo en 
los anuncios comerciales aparecen casi exclusivamente 
personas blancas de pelo rubio que, como todos sabe­
mos, no abundan en el país, con excepción de en algu­
nos barrios residenciales de la capital. Muchas veces la 
culpa es de las trasnacionales que difunden avisos hechos 
en el extranjero, porque eso abarata los costos y, al mis· 
mo tiempo, refuerza su intento, más o menos conscien· 
te, de · imponernos sus propios modelos culturales, para 
seguir llevándose con seguridad las regalías y plusvalías 
económicas. Pero, otras veces, la culpa es de nuestras 
propias empresas, que pagan los comercJalel, o de las 
agencias anunciadoras, pues piensan que los productos 
sólo se venderán si son anunciados por los blancos. La 
TV comercia con el cuerpo de la mujer, y comercia 
también con el color blanco. Un rápido examen de los 
avisos comerciales que aparecen en cualquier programa 
de TV nos permite concluir que la gente de color sólo 
aparece en la propaganda de cerveza o de detergentes.\ 
Sólo excepcionalmente aparece en otros comerciales 
algún negro, que se revela como símbolo de los valores 
criollos, y entonces se convierte en anunciador de todo. 
Aunque es cierto que el Perú profundo de la sierra es 
mal comprador de muchos de los productos de los que 
hace propaganda la TV, creo que el Perú profundo de 
los pueblos jóvenes y de muchas capitales departamen­
tales o provinciales compra algo más que cerveza o de­
tergente. Pero, además, la TV es un problema no sólo 
económico, sino cultural. Bastante desgracia es ya que 
la mayoría de los programas nos vengan del extranjero 
y, sobre todo, de Estados Unidos, y que en ellos reci­
bamos, al mismo tiempo que entretenimiento y cul­
tivo artístico, una gran propaganda subliminar de mo­
dos de comportamiento, actitudes y valores, que no son 
los nuestros. Sin embargo, todavía se "agringa" la pro­
paganda y se pone al descubierto quiénes son, para los 
dueños de las televisaras, los tipos ideales, que nunca 
son gente de color, a pesar de que todos repitamos que 
"el que no tiene algo de inga lo tiene de mandinga". 

7) Una nueva manifestación de discriminación racial 
aparece en el campo político. Es claro que, desde 1532, 

68 • Nexo, segundo trimestre, junio 198l 

el gobierno político ha estado en poder de los blancos 
y de los mestizos más occidentalizados. Si en agosto de 
1821 San Martín decretaba la igualdad de todos los pe­
ruanos ante la ley y, en consecuencia, durante la ma­
yor parte del siglo XIX los indios pudieron sufragar en 
las elecciones, una ley de 1896 les privó de tal derecho , 
como a todos los ciudadanos que no sabían leer ni escri­
bir, privación que se mantuvo hasta las elecciones para 
la última asamblea constituyente en 1979. En conse­
cuencia, los peruanos indios o negros no han tenido re­
presentantes de su raza en el gobierno, ni en el parla­
mento y ni siquiera en muchos municipios andinos o 
amazónicos, donde los indios constituyen indudable­
mente mayoría absoluta. Sólo en las dos últimas elec­
cionés municipales algunos indios - muy pocos- fue­
ron elegidos alcaldes en los más de 1.500 municipios 
del país. Tal marginación política explica que los pro­
blemas específicos de indios y negros no hayan mere­
cido mayor consideración por los partidos políticos 
durante la campaña electoral para la asamblea cons­
tituyente o para las últimas elecciones municipales, con 
la sola excepción del ya desaparecido FRENATRACA, 
que agitó los chullos e hizo frecuentes alusiones al Ta­
wantinsuyo, aunque tales gestos no. se tradujeron en una 
plataforma coherente sobre el estatuto jurídico de las 
comunidades indígenas. Definitivamente, la opción de 
los libertadores de hacer un país mestizo sigue pesando 
en la vida política, a pesar de ciertos cambios introdu­
cidos en nuestras tres últimas constituciones desde la 
de 1920. 

8) 'Otra manifestación de discriminación racial se da 
en los ''valores" de los grupos dominantes del país, quie­
nes parecen más identificados con el modo de vida de 
los países del primer mundo que con el propio y quie­
nes muchas veces viajan a Miami antes que al Cusco. 
Aunque muchos de las clases alta y media practiquen 
el extraño malabarismo, iniciado por el nacionalismo 
. criollo de fines de la colonia y oficializado en la inde­
pendencia, de hacer suyo el pasado indígena y de sen­
tirse herederos de las altas culturas prehispánicas, sin 
embargo tal actitud no compromete en nada su relación 
con los indios actuales, ni despierta mayor simpatía 
hacia la música vernácula o hacia otras manifestacio­
nes de la cultura andina, que son cada vez más frecuen­
tes en la misma ciudad de Lima por la masiva migración 
de la Sierra. Lo que se dijo antes a propósito de los avi­
sos comerciales en la TV es válido también aquí. Los 
valores subliminares de la mayoría de los medios de co­
municación son los ideales de la sociedad consumista 
del primer mundo, que se presenta como término final 

·y necesario de un proceso evolutivo de la sociedad, por 
muy superada que esté la interpretación evolucionista 
unilineal en las ciencias sociales. Los profesionales que 
hacen sus postgrados en Estados Unidos o en países de 
Europa Occidental y la creciente emigración laboral pe­
ruana de las últimas décadas a los países más capitalis­
tas del continente, como Estados Unidos y Venezuela, 
no hacen sino consolidar tales valores consumistas entre 
los grupos dominantes e, indirectamente, discriminar 
los valores culturales de la mayor parte de la población 
del país. 

9) También puede deducirse la existencia de discrimi· 
nación de la ilusencia de preguntas sobre raza en los ceo-

,¡;. 

En la alta sierra 
peruana una mujer 

teje junto a la 
choza precaria. 
Es una extrema 
discriminación 

económica. 

sos nacionales. El último censo nacional que preguntó 
sobre la raza fue el de 1940, que catalogó a los perua­
nos según la autoclasificación racial que hicieron las per­
sonas censadas. Los resultados porcentuales fueron los 
siguientes: blancos y mestizos, 52.9 por ciento ; indios, 
45.9 por ciento ; amarillos, 0.7 por ciento y negros 0.5 
por ciento. Luego, tal pregunta no ha querido incluir­
se en los censos por juzgarla discriminatoria. Personal­
mente pienso que quizás no deba preguntarse sobre la 
raza en los censos porque esa pregunta sea difícil de res­
ponder por la mayoría de la población o porque pueda 
no tener importancia en una sociedad que, a pesar de 
las discriminaciones, es una sociedad racialmente "abier­
ta", donde se puede ascender en la escala social por me­
dio de la educación o del dinero , independientemente 
del color de la piel ; sin embargo, juzgo que tal pregunta 
no debería considerarse discriminatoria, como no lo es 
la del sexo, porque las mujeres están orgullosas de su fe -. 
mineidad como los varones de su virilidad; pero, si pre­
guntar sobre la raza se juzga discriminatorio , es eviden­
te que en este país autodefinirse como indio o negro es 
algo vergonzoso. 

Así podría continuar presentando las manifestacio­
nes de la discriminación racial en el Perú, pero creo que 
lo expuesto es suficiente. Paso ahora a presentar el ori­
gen histórico de esta situación. 

• 11. LA EXPLICACION HISTORICA 

La discriminación racial peruana se ongma, sobre 
todo, con la conquista española y con la manera como 
se ha organizado la convivencia entre "indios" y "blan· 
cos". Pueden señalarse en esta convivencia como tres 
períodos: 

"De las muchas tiranías 
indios es el mayor 
de noche en la mJDII ,;a-<tf.t.,1RIIPII' 
hasta el sábado. Ente«~ · · ~eración cómo 
que dará un indio ~ Ciutt ~ oatre frialdades y el 
agua que están vert.WP·W~ trabaja todo el día 
en lo profundo de a. ·~,eon · una barreta de 20 o 
25 libras, desmontudo • ._ · 4ureza de aquellos peñas­
cales y le obligaR a q• tnbaje de noche. ¿Cuándo 
descansa este indio? ¿Cuándo duerme? No hay na­
ción en el mundo tan fatigada. Yo descargo mi con­
ciencia con informar a V.M. con esta claridad. No es 
plata lo que 1e Uew a Espafta, sino sudor y sangre 
de los indios" (111: 325). 

Sin embargo, el virrey debió restablecer la mita, q_ue 
no desapareció defmitivamente hasta mediados del si-

,.,_o, IIJfJUndo trim!Jstre, junio 1987- 69 



étnicas. Si los nativos de la selva llaman a los no nativos 
"cristianos", lo cual desgraciadamente no es ninguna 
propaganda del cristianismo por la historia de despojos 
de los nativos a que ya me referí, en cambio nosotros 
tenemos una serie de frases sobre los indios, heredadas 
muchas de ellas del período virreina!, con las cuales he­
mos querido resumir nuestro contacto con ellos, aunque 
muchas veces sólo sean una justificación de nuestra ex­
plotación: "no hay indio bueno" , "el indio mejor es el 
indio muerto", "no hay peor explotador del indio que 
el indio mismo", "indio de mierda", etc . Otro tanto 
podría decirse con relación a los negros, aunque aquí 
la experiencia parece ser todavía más general y el adje­
tivo negro se ha convertido en calificativo de todo Jo 
negativo (suerte negra , negros presentimientos . .. ); 
es cierto que , a veces, tales expresiones se refieren más 
a lo negro de la noche y de la oscuridad como opues­
tos a la luz del día y así no tienen ninguna connotación 
racial. 

6) Si del lenguaje hablado pasamos al televisivo, allí 
también es fácil descubrir nuestras discriminaciones. Por 
más que los distintos canales nos repitan, hace ya varios 
años, que llegan de frontera a frontera, sin embargo en 
los anuncios comerciales aparecen casi exclusivamente 
personas blancas de pelo rubio que, como todos sabe­
mos, no abundan en el país, con excepción de en algu­
nos barrios residenciales de la capital. Muchas veces la 
culpa es de las trasnacionales que difunden avisos hechos 
en el extranjero, porque eso abarata los costos y, al mis· 
mo tiempo, refuerza su intento, más o menos conscien· 
te, de · imponernos sus propios modelos culturales, para 
seguir llevándose con seguridad las regalías y plusvalías 
económicas. Pero, otras veces, la culpa es de nuestras 
propias empresas, que pagan los comercJalel, o de las 
agencias anunciadoras, pues piensan que los productos 
sólo se venderán si son anunciados por los blancos. La 
TV comercia con el cuerpo de la mujer, y comercia 
también con el color blanco. Un rápido examen de los 
avisos comerciales que aparecen en cualquier programa 
de TV nos permite concluir que la gente de color sólo 
aparece en la propaganda de cerveza o de detergentes.\ 
Sólo excepcionalmente aparece en otros comerciales 
algún negro, que se revela como símbolo de los valores 
criollos, y entonces se convierte en anunciador de todo. 
Aunque es cierto que el Perú profundo de la sierra es 
mal comprador de muchos de los productos de los que 
hace propaganda la TV, creo que el Perú profundo de 
los pueblos jóvenes y de muchas capitales departamen­
tales o provinciales compra algo más que cerveza o de­
tergente. Pero, además, la TV es un problema no sólo 
económico, sino cultural. Bastante desgracia es ya que 
la mayoría de los programas nos vengan del extranjero 
y, sobre todo, de Estados Unidos, y que en ellos reci­
bamos, al mismo tiempo que entretenimiento y cul­
tivo artístico, una gran propaganda subliminar de mo­
dos de comportamiento, actitudes y valores, que no son 
los nuestros. Sin embargo, todavía se "agringa" la pro­
paganda y se pone al descubierto quiénes son, para los 
dueños de las televisaras, los tipos ideales, que nunca 
son gente de color, a pesar de que todos repitamos que 
"el que no tiene algo de inga lo tiene de mandinga". 

7) Una nueva manifestación de discriminación racial 
aparece en el campo político. Es claro que, desde 1532, 

68 • Nexo, segundo trimestre, junio 198l 

el gobierno político ha estado en poder de los blancos 
y de los mestizos más occidentalizados. Si en agosto de 
1821 San Martín decretaba la igualdad de todos los pe­
ruanos ante la ley y, en consecuencia, durante la ma­
yor parte del siglo XIX los indios pudieron sufragar en 
las elecciones, una ley de 1896 les privó de tal derecho , 
como a todos los ciudadanos que no sabían leer ni escri­
bir, privación que se mantuvo hasta las elecciones para 
la última asamblea constituyente en 1979. En conse­
cuencia, los peruanos indios o negros no han tenido re­
presentantes de su raza en el gobierno, ni en el parla­
mento y ni siquiera en muchos municipios andinos o 
amazónicos, donde los indios constituyen indudable­
mente mayoría absoluta. Sólo en las dos últimas elec­
cionés municipales algunos indios - muy pocos- fue­
ron elegidos alcaldes en los más de 1.500 municipios 
del país. Tal marginación política explica que los pro­
blemas específicos de indios y negros no hayan mere­
cido mayor consideración por los partidos políticos 
durante la campaña electoral para la asamblea cons­
tituyente o para las últimas elecciones municipales, con 
la sola excepción del ya desaparecido FRENATRACA, 
que agitó los chullos e hizo frecuentes alusiones al Ta­
wantinsuyo, aunque tales gestos no. se tradujeron en una 
plataforma coherente sobre el estatuto jurídico de las 
comunidades indígenas. Definitivamente, la opción de 
los libertadores de hacer un país mestizo sigue pesando 
en la vida política, a pesar de ciertos cambios introdu­
cidos en nuestras tres últimas constituciones desde la 
de 1920. 

8) 'Otra manifestación de discriminación racial se da 
en los ''valores" de los grupos dominantes del país, quie­
nes parecen más identificados con el modo de vida de 
los países del primer mundo que con el propio y quie­
nes muchas veces viajan a Miami antes que al Cusco. 
Aunque muchos de las clases alta y media practiquen 
el extraño malabarismo, iniciado por el nacionalismo 
. criollo de fines de la colonia y oficializado en la inde­
pendencia, de hacer suyo el pasado indígena y de sen­
tirse herederos de las altas culturas prehispánicas, sin 
embargo tal actitud no compromete en nada su relación 
con los indios actuales, ni despierta mayor simpatía 
hacia la música vernácula o hacia otras manifestacio­
nes de la cultura andina, que son cada vez más frecuen­
tes en la misma ciudad de Lima por la masiva migración 
de la Sierra. Lo que se dijo antes a propósito de los avi­
sos comerciales en la TV es válido también aquí. Los 
valores subliminares de la mayoría de los medios de co­
municación son los ideales de la sociedad consumista 
del primer mundo, que se presenta como término final 

·y necesario de un proceso evolutivo de la sociedad, por 
muy superada que esté la interpretación evolucionista 
unilineal en las ciencias sociales. Los profesionales que 
hacen sus postgrados en Estados Unidos o en países de 
Europa Occidental y la creciente emigración laboral pe­
ruana de las últimas décadas a los países más capitalis­
tas del continente, como Estados Unidos y Venezuela, 
no hacen sino consolidar tales valores consumistas entre 
los grupos dominantes e, indirectamente, discriminar 
los valores culturales de la mayor parte de la población 
del país. 

9) También puede deducirse la existencia de discrimi· 
nación de la ilusencia de preguntas sobre raza en los ceo-

,¡;. 

En la alta sierra 
peruana una mujer 

teje junto a la 
choza precaria. 
Es una extrema 
discriminación 

económica. 

sos nacionales. El último censo nacional que preguntó 
sobre la raza fue el de 1940, que catalogó a los perua­
nos según la autoclasificación racial que hicieron las per­
sonas censadas. Los resultados porcentuales fueron los 
siguientes: blancos y mestizos, 52.9 por ciento ; indios, 
45.9 por ciento ; amarillos, 0.7 por ciento y negros 0.5 
por ciento. Luego, tal pregunta no ha querido incluir­
se en los censos por juzgarla discriminatoria. Personal­
mente pienso que quizás no deba preguntarse sobre la 
raza en los censos porque esa pregunta sea difícil de res­
ponder por la mayoría de la población o porque pueda 
no tener importancia en una sociedad que, a pesar de 
las discriminaciones, es una sociedad racialmente "abier­
ta", donde se puede ascender en la escala social por me­
dio de la educación o del dinero , independientemente 
del color de la piel ; sin embargo, juzgo que tal pregunta 
no debería considerarse discriminatoria, como no lo es 
la del sexo, porque las mujeres están orgullosas de su fe -. 
mineidad como los varones de su virilidad; pero, si pre­
guntar sobre la raza se juzga discriminatorio , es eviden­
te que en este país autodefinirse como indio o negro es 
algo vergonzoso. 

Así podría continuar presentando las manifestacio­
nes de la discriminación racial en el Perú, pero creo que 
lo expuesto es suficiente. Paso ahora a presentar el ori­
gen histórico de esta situación. 

• 11. LA EXPLICACION HISTORICA 

La discriminación racial peruana se ongma, sobre 
todo, con la conquista española y con la manera como 
se ha organizado la convivencia entre "indios" y "blan· 
cos". Pueden señalarse en esta convivencia como tres 
períodos: 

"De las muchas tiranías 
indios es el mayor 
de noche en la mJDII ,;a-<tf.t.,1RIIPII' 
hasta el sábado. Ente«~ · · ~eración cómo 
que dará un indio ~ Ciutt ~ oatre frialdades y el 
agua que están vert.WP·W~ trabaja todo el día 
en lo profundo de a. ·~,eon · una barreta de 20 o 
25 libras, desmontudo • ._ · 4ureza de aquellos peñas­
cales y le obligaR a q• tnbaje de noche. ¿Cuándo 
descansa este indio? ¿Cuándo duerme? No hay na­
ción en el mundo tan fatigada. Yo descargo mi con­
ciencia con informar a V.M. con esta claridad. No es 
plata lo que 1e Uew a Espafta, sino sudor y sangre 
de los indios" (111: 325). 

Sin embargo, el virrey debió restablecer la mita, q_ue 
no desapareció defmitivamente hasta mediados del si-

,.,_o, IIJfJUndo trim!Jstre, junio 1987- 69 



glo XVIII. La justificación de la mita dada por Solór· 
zano en su Política indiana ( 1648) como un mal nece­
sario, por ser la minería la base económica de la colonia 
y de la metrópoli, y porque los indios eran más aptos 
que los españoles y negros para aquel trabajo, siguió 
esgrimiéndose como válida hasta la supresión de la mita. 

Pero esta segregación fundamental entre las dos repú­
blicas no pretendía sólo facilitar el dominio de la pobla­
ción indígena por la corona, sino también defenderla de 
la intromisión de los españoles que, contra lo mandado 
en muchas reales cédulas, se establecían en los pueblos 
indios para conseguir tierras, hacer repartos mercantiles 
o buscar mano de obra barata. Con razón el autor de la 
Crónica Anónima (1600) llama a los españoles "polilla 
de los indios" y, por eso, uno de los puntos centrales 
de la organización del pueblo de Juli como modelo al­
ternativo al funcionamiento real de la mayoría de los 
pueblos-reducciones fue la ausencia de españoles en 
Juli. Tal incumplimiento de las reales cédulas y tal pre­
sencia de españoles en los pueblos indios fue una de las 
causas del fracaso parcial del modelo de las dos repúbli­
cas. Otra causa fue el mestizaje. Como cruzaron el océa­
no Atlántico mucho más varones que mujeres, especial­
mente en las primeras décadas del período colonial, y 
como los españoles tenían menos prejuicios raciales que 
otros pueblos colonialistas, pronto apareció entre ambas 
repúblicas el ancho puente del mestizaje, que inicial­
mente fue catalogado como una casta más, pero que aca­
bó siendo símbolo de la república peruana en su inde­
pendencia. 

Aunque el modelo de dos repúblicas separadas y, en 
cierto sentido, autónomas no llegó a establecerse plena­
mente por las razones aducidas, sin embargo el pueblo­
reducción tuvo un verdadero influjo en la modelación 
cultural del indio, pues, como observa Macera, hizo que 
los indios se convirtieran en "una sola nación" (1978: 
152). Tal modelación cultural significará, por una par­
te, cierta "des-estructuración" de la organización so­
cial andina, que estaba basada en criterios dualistas para 
la vida social, el control del suelo en diferentes pisos 
ecológicos, formas múltiples de reciprocidad , vincula­
ción religiosa con la propia pagarina, etc. Por otra par­
te, dicha modelación cultural será expresión de una con­
ciencia étnica nueva, que se fundamentaba en el terri­
torio común, en las relaciones de parentesco y compa­
drazgo, en diversas formas de reciprocidad, y en el fun­
cionamiento del grupo como cofradía del santo patrono. 
Aquí va a jugar un papel importante el factor religioso. 
No 16lo porque, como observa Octavio Paz para el caso 
mexicano en El laberinto de la soledad ( 1950), los in­
dioa, después de su derrota y de la de sus dioses, encon­
traron un lugar en el cosmos de los españoles por medio 
dl1 ~autismo, aunque tuvieron que ubicarse en el lugar 
mil bajo de la escala social ( 1973: 92), sino también JN*1íüi,. visión del mundo, el ciclo vital y muchos ele­
~ de la vida social estaban apoyados en las creen­
cli ~tftds 'de la religión católica. 

. ~. Con la independencia de Espa­
Perá ,. CGGYierte oficialmente en un Estado sin 

Clltll, ·donde tocloa loa peruanos tienen los mismos de­
nchoa y~ ante la ley. La minoría criolla y mes­
tlíil; cJUe :~-· ~dencia, toma el poder y se auto­
canítttgye ili' tfirlbólo de la nueva nación, trata de "asi-

10 • NliKO, ..,.,. fltfN&ft, Junio 19B7 

milar" a la mayoría indígena. Por eso, comienza a des­
montar cada una de las piezas de la "república de in­
dios" colonial. En el primer mes de la independencia 
José de San Martín firma sendos decretos por los cua­
les "queda abolido el tributo" indígena y se prohibe 
denominar a los aborígenes. indios o naturales, pues 
"son ciudadanos del Perú y con el nombre de perua­
nos oeben ser conocidos" (27 de agosto de 1821) y, 
además, quedan suprimidos, bajo la pena de expatria­
ción, todos los servicios personales (mitas, pongas, ya­
naconazgos, encomiendas, etc, 28 de agosto). Por su 
parte, Simón Bolívar, el 8 de abril de 1824, declaró a 
los indios propietarios de sus tierras, pudiendo venderlas 
y enajenarlas y ordenó el reparto de las tierras de las 
comunidades entre sus miembros; además, el 4 de julio 
de 1825, Bolívar declaró extinguidos los títulos y auto­
ridad de los kurakas, puesto que la constitución no re­
conocía la desigualdad entre los ciudadanos, ni los tí­
tulos de nobleza hereditarios. 

A pesar de la buena fe de los libertadores, el resul­
tado de sus medidas legislativas fue bastante funesto 
para los indios. Estos siguieron siendo indios, por fide­
lidad a su propia identidad andino-colonial y porque 
fueron objetq de nuevas medidas discriminatorias, ya 
que se reimplantó el tributo indígena para incrementar 
los ingresos fiscales y se suprimió el derecho de voto de 
los indios junto con el de todos los analfabetos; pero, 
al mismo tiempo, los indios perdieron las mejores tie­
rras de sus comunidades en manos de los hacendados, 
que vieron notablemente aumentadas sus haciendas 
(iniciadas con las "composiciones de tierras" del perío­
do colonial), como consecuencia de la falta de protec­
ción a la propiedad comunal y del desconocimiento de 
las autoridades indígenas. Aunque la Independencia y 
su legislación igualitaria contribuyó a la ampliación de 
la población mestiza del país, también contribuyó al 
l!mpobrecimiento de la mayoría de los indios, que si­
guieron tenazmente , apegados a sus tradiciones y a sus 
mutiladas comunidades como en "regiones de refugio". 

3) Período moderno. Tras la crisis del estado liberal, 
la Constitución de 1920 vuelve al reconocimiento le­
gal de las comunidades indígenas (art. 41) y de un es­
tatuto de los indios, quienes debían ser regidos por "le­
yes especiales" (art. 58), aunque tales leyes nunca lle­
garon a darse. Si es cierto que la Constitución de 1920 
tuvo pocas repercusiones durante el régimen autorita­
rio de Leguía y fue derogada diez años después por la 
revolución de Sánchez Cerro, sirvió para crear una nueva 
visión de nuestra realidad indígena, que la Constitución 
de 1933 va a consagrar y a ampliar. Efectivamente, ésta, 
además de determinar que el Estado dicte "la legislación 
civil, penal, económica, educacional y administrativa que 

· las peculiares condiciones del indígena exigen" ( art. 212) 
y de reconocer legalmente las comunidades (art. 207), 
pone la base jurídica de la reforma agraria, al legislador 
que "el Estado procurará de preferencia dotar de tierras 
a las comunidades indígenas que no las tengan en canti­
dad suficiente para las necesidades de su población y 
podrá expropiar, con tal propósito, tierras de propiedad 
particular, previa indemnización" ( art. 211). 

Aunque las leyes especiales no se dieron tampoco 
ahora y la reforma agraria debió esperar todavía 36 
años a que el General Velasco promulgara el decreto­
ley 17.716, es innegable que la visión oficial sobre la 

Tupac 
Amarú 

y el lugar 
en el que 

leyó en 
español y 

en quechua 
su proclama 

a los 
americanos 

de todas 
las razas, 
en Tinta, 

Perú. 

realidad indígena cambió. Ya no se trataba, como du­
rante el primer siglo de la república , de "asimilar" a 
los indios dentro de la población nacional que se con­
sideraba mayoritariamente mestiza, sino de " integrar­
los" a la misma, permitiendo que los indios conservaran 
su lengua, sus trajes típicos, su música y sus danzas, sus 
formas de trabajo y de organización social y otros ras­
gos de su propia cultura. Por eso, el gobierno peruano 
participó en los congresos indigenistas interamericanos 
(desde el primero celebrado en 1940 en Pátzcuaro, Mé­
xico), creó en 1947 el Instituto Indigenista Peruano 
para estudiar la población indígena y realizar progra­
mas de integración de la misma (Vicos, Puno-Tambo­
pata, Kuyo Chico, etc.) y llegó a formular en 1959 un 
"Plan Nacional de Integración de la población abori­
gen" . Esta orientación indigenista consagrada en la Cons­
titución de 1933 no tuvo en realidad grandes logros, 
porque los sucesivos gobiernos conservadores que ocu­
paron el palacio de Pizarra no dedicaron recursos eco­
nómicos suficientes para integrar los indios al país; pero, 
en el campo ideológico , el llamado "problema indíge­
na" estuvo sobre el tapete desde los ensayistas políti­
cos de los años 20 hasta los estudios antropológicos pa­
trocinados por las universidades y los institutos especia­
lizados de las últimas décadas. Aunque éstos últimos 
tengan más valor académico, creo que son mucho más 
sugerentes los ensayos de ·1920, que, además, plantean 
el problema indígena como parte importante del pro­
blema nacional, y, por eso, voy a referirme únicamente 
a ellos. 

Dicho ciclo de ensayos se abre y se cierra con Hilde­
brando Castro Pozo, un abogado de la sierra de Piura, 
que dedica muchos años a la docencia en diferentes co­
legios nacionales de provincia y de la capital y que llega 
a ser Jefe de la Sección de Asuntos Indígenas en el Mi­
nisterio de Fomento, responsable del trámite de reco­
nocimiento legal de las comunidades indígenas. En 
1924 publica Nuestra comunidad indígena, un ensayo 
fundamentalmente etnográfico sobre el funcionamien­
to de las comunidades, fruto de la rica experiencia per­
sonal del autor como profesor y como funcionario pú-

blico y de su paciente recopilación de mitos, creencias, 
costumbres e incluso simples anécdotas de las comuni­
dades indígenas, consignadas en su libreta de apuntes; 
el tono predominantemente descriptivo de la obra se 
colorea con frecuencia de denuncias contra la explota­
ción indígena y su mérito fundamental es probar que la 
comunidad, después de más de un siglo de su supresión 
legal, seguía viva. En 1936 Castro Pozo publica Del 
ayllu al cooperativismo socialista, otro ensayo, de ca­
rácter histórico, sobre el desarrollo de las comunidades 
durante los períodos prehispánicos, colonial y republi­
cano y sobre la posible transformación de las mismas, 
junto con tierras de las haciendas, en cooperativas de 
producción. 

Pero el ensayo más audaz del ciclo es, sin duda, Tem­
pestad en los Andes (1927) del profesor universitario 
del Cusco Luis del Valcárcel. Aunque Valcárcel e-volu­
cionará al llegar a Lima, convirtiéndose, como director 
del Instituto Indigenista Peruano, en la figura más pro­
minente del indigenismo integracionista, en su ensayo 
de 1927 hace el planteamiento más radical sobre el tema. 
Allí sostiene que en el Perú hay dos nacionalidades, en­
frentadas en un conflicto secular no resuelto, pue~'el 
mestizaje de las culturas no produce sino deformida· 
des" y que la salvación del indio sólo puede venir del 
Cusco, pues "la Sierra es la nacionalidad" y "la cultu­
ra bajará otra vez de los Andes". Merece transcribirse 
literalmente un párrafo que resume las principales ideas 
del ensayo : 

"El Cusco y Lima son, por la naturaleza de las cosas, 
dos focos opuestos de la nacionalidad. El Cusco re­
presenta la cultura madre, heredera de los inkas mile­
narios. Lima es el anhelo de adaptación a la cultura 
europea. Y es que el Cusca preexistía cuando llegó 
el conquistador y Lima fue creada por él ex nihilq. 
¿Cómo desde la capital va a comprenderse elco~ 
to secular de las dos razas y las dos culturas, 
ha perdido su virulencia desde el día en que 
sor puso sus plantas en los riscos andinoa'l 
paz el espíritu europeizado, sin ~-

Nexo,lllf/Undo .......... 



glo XVIII. La justificación de la mita dada por Solór· 
zano en su Política indiana ( 1648) como un mal nece­
sario, por ser la minería la base económica de la colonia 
y de la metrópoli, y porque los indios eran más aptos 
que los españoles y negros para aquel trabajo, siguió 
esgrimiéndose como válida hasta la supresión de la mita. 

Pero esta segregación fundamental entre las dos repú­
blicas no pretendía sólo facilitar el dominio de la pobla­
ción indígena por la corona, sino también defenderla de 
la intromisión de los españoles que, contra lo mandado 
en muchas reales cédulas, se establecían en los pueblos 
indios para conseguir tierras, hacer repartos mercantiles 
o buscar mano de obra barata. Con razón el autor de la 
Crónica Anónima (1600) llama a los españoles "polilla 
de los indios" y, por eso, uno de los puntos centrales 
de la organización del pueblo de Juli como modelo al­
ternativo al funcionamiento real de la mayoría de los 
pueblos-reducciones fue la ausencia de españoles en 
Juli. Tal incumplimiento de las reales cédulas y tal pre­
sencia de españoles en los pueblos indios fue una de las 
causas del fracaso parcial del modelo de las dos repúbli­
cas. Otra causa fue el mestizaje. Como cruzaron el océa­
no Atlántico mucho más varones que mujeres, especial­
mente en las primeras décadas del período colonial, y 
como los españoles tenían menos prejuicios raciales que 
otros pueblos colonialistas, pronto apareció entre ambas 
repúblicas el ancho puente del mestizaje, que inicial­
mente fue catalogado como una casta más, pero que aca­
bó siendo símbolo de la república peruana en su inde­
pendencia. 

Aunque el modelo de dos repúblicas separadas y, en 
cierto sentido, autónomas no llegó a establecerse plena­
mente por las razones aducidas, sin embargo el pueblo­
reducción tuvo un verdadero influjo en la modelación 
cultural del indio, pues, como observa Macera, hizo que 
los indios se convirtieran en "una sola nación" (1978: 
152). Tal modelación cultural significará, por una par­
te, cierta "des-estructuración" de la organización so­
cial andina, que estaba basada en criterios dualistas para 
la vida social, el control del suelo en diferentes pisos 
ecológicos, formas múltiples de reciprocidad , vincula­
ción religiosa con la propia pagarina, etc. Por otra par­
te, dicha modelación cultural será expresión de una con­
ciencia étnica nueva, que se fundamentaba en el terri­
torio común, en las relaciones de parentesco y compa­
drazgo, en diversas formas de reciprocidad, y en el fun­
cionamiento del grupo como cofradía del santo patrono. 
Aquí va a jugar un papel importante el factor religioso. 
No 16lo porque, como observa Octavio Paz para el caso 
mexicano en El laberinto de la soledad ( 1950), los in­
dioa, después de su derrota y de la de sus dioses, encon­
traron un lugar en el cosmos de los españoles por medio 
dl1 ~autismo, aunque tuvieron que ubicarse en el lugar 
mil bajo de la escala social ( 1973: 92), sino también JN*1íüi,. visión del mundo, el ciclo vital y muchos ele­
~ de la vida social estaban apoyados en las creen­
cli ~tftds 'de la religión católica. 

. ~. Con la independencia de Espa­
Perá ,. CGGYierte oficialmente en un Estado sin 

Clltll, ·donde tocloa loa peruanos tienen los mismos de­
nchoa y~ ante la ley. La minoría criolla y mes­
tlíil; cJUe :~-· ~dencia, toma el poder y se auto­
canítttgye ili' tfirlbólo de la nueva nación, trata de "asi-

10 • NliKO, ..,.,. fltfN&ft, Junio 19B7 

milar" a la mayoría indígena. Por eso, comienza a des­
montar cada una de las piezas de la "república de in­
dios" colonial. En el primer mes de la independencia 
José de San Martín firma sendos decretos por los cua­
les "queda abolido el tributo" indígena y se prohibe 
denominar a los aborígenes. indios o naturales, pues 
"son ciudadanos del Perú y con el nombre de perua­
nos oeben ser conocidos" (27 de agosto de 1821) y, 
además, quedan suprimidos, bajo la pena de expatria­
ción, todos los servicios personales (mitas, pongas, ya­
naconazgos, encomiendas, etc, 28 de agosto). Por su 
parte, Simón Bolívar, el 8 de abril de 1824, declaró a 
los indios propietarios de sus tierras, pudiendo venderlas 
y enajenarlas y ordenó el reparto de las tierras de las 
comunidades entre sus miembros; además, el 4 de julio 
de 1825, Bolívar declaró extinguidos los títulos y auto­
ridad de los kurakas, puesto que la constitución no re­
conocía la desigualdad entre los ciudadanos, ni los tí­
tulos de nobleza hereditarios. 

A pesar de la buena fe de los libertadores, el resul­
tado de sus medidas legislativas fue bastante funesto 
para los indios. Estos siguieron siendo indios, por fide­
lidad a su propia identidad andino-colonial y porque 
fueron objetq de nuevas medidas discriminatorias, ya 
que se reimplantó el tributo indígena para incrementar 
los ingresos fiscales y se suprimió el derecho de voto de 
los indios junto con el de todos los analfabetos; pero, 
al mismo tiempo, los indios perdieron las mejores tie­
rras de sus comunidades en manos de los hacendados, 
que vieron notablemente aumentadas sus haciendas 
(iniciadas con las "composiciones de tierras" del perío­
do colonial), como consecuencia de la falta de protec­
ción a la propiedad comunal y del desconocimiento de 
las autoridades indígenas. Aunque la Independencia y 
su legislación igualitaria contribuyó a la ampliación de 
la población mestiza del país, también contribuyó al 
l!mpobrecimiento de la mayoría de los indios, que si­
guieron tenazmente , apegados a sus tradiciones y a sus 
mutiladas comunidades como en "regiones de refugio". 

3) Período moderno. Tras la crisis del estado liberal, 
la Constitución de 1920 vuelve al reconocimiento le­
gal de las comunidades indígenas (art. 41) y de un es­
tatuto de los indios, quienes debían ser regidos por "le­
yes especiales" (art. 58), aunque tales leyes nunca lle­
garon a darse. Si es cierto que la Constitución de 1920 
tuvo pocas repercusiones durante el régimen autorita­
rio de Leguía y fue derogada diez años después por la 
revolución de Sánchez Cerro, sirvió para crear una nueva 
visión de nuestra realidad indígena, que la Constitución 
de 1933 va a consagrar y a ampliar. Efectivamente, ésta, 
además de determinar que el Estado dicte "la legislación 
civil, penal, económica, educacional y administrativa que 

· las peculiares condiciones del indígena exigen" ( art. 212) 
y de reconocer legalmente las comunidades (art. 207), 
pone la base jurídica de la reforma agraria, al legislador 
que "el Estado procurará de preferencia dotar de tierras 
a las comunidades indígenas que no las tengan en canti­
dad suficiente para las necesidades de su población y 
podrá expropiar, con tal propósito, tierras de propiedad 
particular, previa indemnización" ( art. 211). 

Aunque las leyes especiales no se dieron tampoco 
ahora y la reforma agraria debió esperar todavía 36 
años a que el General Velasco promulgara el decreto­
ley 17.716, es innegable que la visión oficial sobre la 

Tupac 
Amarú 

y el lugar 
en el que 

leyó en 
español y 

en quechua 
su proclama 

a los 
americanos 

de todas 
las razas, 
en Tinta, 

Perú. 

realidad indígena cambió. Ya no se trataba, como du­
rante el primer siglo de la república , de "asimilar" a 
los indios dentro de la población nacional que se con­
sideraba mayoritariamente mestiza, sino de " integrar­
los" a la misma, permitiendo que los indios conservaran 
su lengua, sus trajes típicos, su música y sus danzas, sus 
formas de trabajo y de organización social y otros ras­
gos de su propia cultura. Por eso, el gobierno peruano 
participó en los congresos indigenistas interamericanos 
(desde el primero celebrado en 1940 en Pátzcuaro, Mé­
xico), creó en 1947 el Instituto Indigenista Peruano 
para estudiar la población indígena y realizar progra­
mas de integración de la misma (Vicos, Puno-Tambo­
pata, Kuyo Chico, etc.) y llegó a formular en 1959 un 
"Plan Nacional de Integración de la población abori­
gen" . Esta orientación indigenista consagrada en la Cons­
titución de 1933 no tuvo en realidad grandes logros, 
porque los sucesivos gobiernos conservadores que ocu­
paron el palacio de Pizarra no dedicaron recursos eco­
nómicos suficientes para integrar los indios al país; pero, 
en el campo ideológico , el llamado "problema indíge­
na" estuvo sobre el tapete desde los ensayistas políti­
cos de los años 20 hasta los estudios antropológicos pa­
trocinados por las universidades y los institutos especia­
lizados de las últimas décadas. Aunque éstos últimos 
tengan más valor académico, creo que son mucho más 
sugerentes los ensayos de ·1920, que, además, plantean 
el problema indígena como parte importante del pro­
blema nacional, y, por eso, voy a referirme únicamente 
a ellos. 

Dicho ciclo de ensayos se abre y se cierra con Hilde­
brando Castro Pozo, un abogado de la sierra de Piura, 
que dedica muchos años a la docencia en diferentes co­
legios nacionales de provincia y de la capital y que llega 
a ser Jefe de la Sección de Asuntos Indígenas en el Mi­
nisterio de Fomento, responsable del trámite de reco­
nocimiento legal de las comunidades indígenas. En 
1924 publica Nuestra comunidad indígena, un ensayo 
fundamentalmente etnográfico sobre el funcionamien­
to de las comunidades, fruto de la rica experiencia per­
sonal del autor como profesor y como funcionario pú-

blico y de su paciente recopilación de mitos, creencias, 
costumbres e incluso simples anécdotas de las comuni­
dades indígenas, consignadas en su libreta de apuntes; 
el tono predominantemente descriptivo de la obra se 
colorea con frecuencia de denuncias contra la explota­
ción indígena y su mérito fundamental es probar que la 
comunidad, después de más de un siglo de su supresión 
legal, seguía viva. En 1936 Castro Pozo publica Del 
ayllu al cooperativismo socialista, otro ensayo, de ca­
rácter histórico, sobre el desarrollo de las comunidades 
durante los períodos prehispánicos, colonial y republi­
cano y sobre la posible transformación de las mismas, 
junto con tierras de las haciendas, en cooperativas de 
producción. 

Pero el ensayo más audaz del ciclo es, sin duda, Tem­
pestad en los Andes (1927) del profesor universitario 
del Cusco Luis del Valcárcel. Aunque Valcárcel e-volu­
cionará al llegar a Lima, convirtiéndose, como director 
del Instituto Indigenista Peruano, en la figura más pro­
minente del indigenismo integracionista, en su ensayo 
de 1927 hace el planteamiento más radical sobre el tema. 
Allí sostiene que en el Perú hay dos nacionalidades, en­
frentadas en un conflicto secular no resuelto, pue~'el 
mestizaje de las culturas no produce sino deformida· 
des" y que la salvación del indio sólo puede venir del 
Cusco, pues "la Sierra es la nacionalidad" y "la cultu­
ra bajará otra vez de los Andes". Merece transcribirse 
literalmente un párrafo que resume las principales ideas 
del ensayo : 

"El Cusco y Lima son, por la naturaleza de las cosas, 
dos focos opuestos de la nacionalidad. El Cusco re­
presenta la cultura madre, heredera de los inkas mile­
narios. Lima es el anhelo de adaptación a la cultura 
europea. Y es que el Cusca preexistía cuando llegó 
el conquistador y Lima fue creada por él ex nihilq. 
¿Cómo desde la capital va a comprenderse elco~ 
to secular de las dos razas y las dos culturas, 
ha perdido su virulencia desde el día en que 
sor puso sus plantas en los riscos andinoa'l 
paz el espíritu europeizado, sin ~-

Nexo,lllf/Undo .......... 



rra maternal, de enorgullecerse de una cultura que no 
le alcanza? ¿Podría vivir en el mestizaje de otras ra­
zas exóticas el gran amor que sólo nutre y mantiene 
la sangre de los hijos del sol? Sólo al Cusco le está 
reservado redimir al indio" (1972: 118). 

Así Valcárcel hace el planteamiento más radical so­
bre el problema indio, no tanto por la radicalidad de 
los métodos, que apenas esboza o que limita a un cierto 
mesianismo andino, cuanto por el radicalismo de la meta 
de construir la nacionalidad sobre el polo indígena del 
Cusco y, en ese sentido, dicho ensayo plantea un nue­
vo "pachacuti" o inversión del mundo. Las críticas a 
Valcárcel van a dirigirse contra sus métodos por parte 
de Mariátegui y contra su meta por José Uriel García, 
fuera de la crítica que Valcárcel se hizo a sí mismo con 
su propia evolución. 

José Carlos Mariátegui reconoce, al prologar el en­
sayo de Valcárcel, que "no es una obra teórica y críti­
ca. Tiene algo de evangelio y hasta algo de apocalipsis. 
Es la obra de un creyente. Aquí no están precisamente 
los principios de la revolución que restituirá a la raza in­
dígena su sitio en la historia nacional; pero aquí están 
sus mitos"; por eso, desde su perspectiva marxista, juz­
ga en sus Siete ensayos de interpretación de la realidad 
peruana (1928) que el problema indígena tiene "sus cau­
sas en la economía del país, y no en un mecanismo admi­
nistrativo, jurídico o eclesiástico, ni en su dualidad o 
pluralidad de razas, ni en sus condiciones culturales 
o morales" (1967: 29); en consecuencia, el problema in­
dígena es el problema de la tierra. Para eso, en otro en­
sayo recogido en Ideología y Política ( 1929) preconiza 
la adjudicación de los latifundios serranos en favor de 
las comunidades, la transformacion de éstas en coopera­
tivas de producción, la lucha de los "yanaconas" contra 
los hacendados para mejorar las condiciones de trabajo 
y la educación ideológica de las masas indígenas por 
medio de indios ya entrenados en el movimiento sindi­
cal y político de la ciudad o de las minas (1960: 44). 
Pero, consecuente con su libertad en la interpretación 
marxista, y apartándose de la interpretación ortodoxa 
representada en México por Lombardo Toledano, de­
fiende no la formación de un estado indígena, por no 
constituir los indios una nacionalidad oprimida, sino "el 
movimiento revolucionario clasista de las masas indíge­
nas explotadas", que construya, junto con las demás 
organizaciones clasistas, el estado socialista (1969: 81 ). 

Por su parte, José Uriel García en El nuevo indio 
(1930) cuestiona la tesis central del ensayo de Valcár-· 
cel, por más que éste haya querido buscar cierta con· 
wrpncia de opiniones, al afirmar en el prólogo a la 3a 

·~i6n del ensayo de García, que la cultura ya ha ba­
_...,,41 los Andes, porque los indios se han apoderado 

pueblos jóvenes" de Lima y viven en la capital 
·- · · 7'stuviesen en su propio ayllu. Aquí celebran 

_ ICOR cantos y danzas, tienen sus clubes y sus 
. 4973: 18). Efectivamente, García cuestiona 
..... tadino Y sostiene que "el indio de hoy 

!llllt• 111 indio histórico ... ; es todo hombre 
... T_l'•; con las mismas raíces emotivas y 

indio histórico)" (1973: 5): 
..,......._, García desmitifica el In­
.... .ol. fadio como producto de la 

. ,.,) ....... 1981 

tierra y de la herencia social andina e hispánica y reva­
loriza al mestizo como parte importante de la naciona­
lidad, presentando como ejemplos de ''nuevos indios" 
al Inca Garcilaso, al cura Juan Espinosa Medrano "El 
Lunarejo" y Tupac Amaru 11. 

Para cerrar este ciclo de ensayos, quiero referirme a 
La realidad nacional ( 1931) de Víctor Andrés Belaún­
de. Aunque la obra trata de ser una relectura social-cris­
tiana de los siete ensayos de Mariátegui, coincide con 
éste en que el problema del indio es el problema de la 
tierra, tesis que Belaúnde ya había sostenido en su en­
sayo "La cuestión social en Arequipa" (1915). Pero, en 
cuanto a la manera de solucionar el problema agrario, 
Belaúnde no cree en "una solución única" y defiende 
"un programa realista, sin utopías ni dogmatismos, que 
suscribirían muchos que no son comunistas", basado 
en ciertas medidas socio-económicas, tales como la 
"protección y vitalización de las comunidades, expro­
piación del latifundio improductivo o retardado, con­
versión del yanacón o aparcero en propietario, defen­
sa y extensión de la pequeña propiedad, constitución 
de un banco agrícola para los fines anteriores ... , apli­
cación rigurosa de las leyes de protección obrera" y otras 
medidas más abiertamente políticas, como es la '"susti­
tución del parlamento pseudo-demoliberal por la repre­
sentación de todos los organismos vivos, en los que el 
trabajo tendría una gran mayoría" (1931: 49). Pero, 
además, insiste en el aspecto educativo y sostiene que 
el indio ha sido profundamente transformado en lo re­
ligioso (contra la opinión de Valcárcel y Mariátegui), 
en lo que parece estar más cerca de la tesis de José 
U riel García sobre el nuevo indio. 

En resumen, puede decirse que los indigenistas pe­
ruanos de los años 20, aunque reconocen la especifi· 
cidad de los indígenas y sugieren un espacio para ellos, 
que es la misma comunidad indígena, sin embargo de­
fienden el principio de la unidad del Estado y de la na­
ción mestiza, proclamado en la Independencia, con 
la única excepción de Valcárcel, quien, en su larga vida 
al servicio del indigenismo, también acabó siendo por­
taestandarte de la postura mestiza. 

No quiero terminar esta explicación histórica en el 
terreno político sin hacer alguna referencia a la pobla­
ción negra. Tal referencia será mucho más breve, por la 
menor importancia relativa que tienen los negros en el 
país. Frederick P. Bowser en El esclavo africano en el Pe­
rú colonial (1524-1650) estudia la esclavitud negra en el 
primer siglo del virreinato, sosteniendo que, ya al final 
de dicho período, estaban fijadas, para el derecho y la 
opinión pública, la condición del negro y las actitudes 
que llevarían a su asimilación por la sociedad peruana. 
Si con el establecimiento de la mita minera por Toledo 
se aseguraba la mano de obra para la minería de losAn-

. des, las haciendas y ciudades de la costa exigieron la 
multiplicación de los esclavos negros, quienes van a 
jugar por lo mismo un papel económico no desprecia­
ble. Para Bowser, "consideradas individualmente, las 
relaciones entre amos y esclavos en Perú se caracteri­
zaban a menudo por la confianza, el respeto e incluso 
el amor" y "el nivel ·relativamente bajo de agitación en­
tre los afroperuanos puede deberse en gran parte al he­
cho de que, aun en las zonas rurales, las condiciones de 
vida de los esclavos, aunque duras, rara vez llegaban a 

Nunca fue 
grande 

la población 
africana en 

Perú. Fue 
reducida 
aun más 

por el 
expediente 

riguroso 
de la 

miseria. 

ser intolerables"; además, ' 'el gobierno español había 
asumido oficialmente el compromiso de la semiasimila­
ción de la población negra ... ; los principales agentes 
de asimilación serían los amos y la Iglesia", especialmen­
te la Compañía de 1 esús ( 1977: 398-400). Todo esto 
explica la falta de cohesión de los afroperuanos y que 
en Perú no se dieran nunca rebeliones negras, como la 
de Palmares en Brasil, donde llegó a formarse una repú­
blica negra independiente , durante más de medio si­
glo, a pesar del ocaso del gobierno colonial portugués. 
Por eso, Bowser concluye: 

"A fines del período colonial, en 1792, cuando los 
afro peruanos representaban más del 7.5 por ciento 
de la población del Perú ... , el número de morenos 
libres era ligeramente mayor que el de esclavos. Pero 
esa misma comunidad afroperuana era constante­
mente erosionada y reducida por los que lograban · 

pasar al mundo español. Y aun los que se veían obli­
gados a quedarse en la comunidad de color por de­
creto o clasificación social no podían dejar de espa­
ñolizarse en alguna medida en su mentalidad y en 
su actitud, y con frecuencia a través de conscientes 
esfuerzos. La persona de color ambiciosa simplemente 
no podía permitirse el lujo de la solidaridad negra, 
cuando la recompensa por la asimilación parcial, por 
ilusoria o lejana que fuera, parecía tan grande. Por la 
misma razón la mayor parte de la población afrope­
ruana no anhelaba la revolución social, y en realidad 
debe haber sido uno de los elementos más conserva­
dores de la sociedad colonial. .. 

En resumen, aunque la esclavitud continuó en el 
Perú ... (hasta 1854), a mediados del siglo XVII las 
actitudes sociales que ocasionarían la asimilación 
y casi la desaparición del afroperuano después de la 
abolición ya estaban firmemente establecidas. La so­
ciedad española no se molestaba en disimular su des­
precio por las personas de color, fueran libres o escla­
vas, pero también permitió al afroperuano y sus des­
cendientes liberarse lenta y penosamente, de genera­
ción en generación, del j,eso de la raza" (1977: 402-
403). 

Si de la explicación histórica de la discriminación 
racial frente a indios y negros en el campo social y po· 
lítico pasamos al campo religioso, hay que reconocer 
que la Iglesia, aunque compartió ciertos prejuicios y 
errores de la sociedad civil, desempeñó un papel más 
digno. Efectivamente, la Iglesia, aunque durante el vi­
rreinato contribuyó a fortalecer la discriminación étni­
ca, porque la mayoría de los teólogos y pastores cali­
ficaron de demoníacas las religiones indígenas, porque 
se excluyó de hecho a indios y negros del sacerdocio 
y porque algunos eclesiásticos participaron en la explo­
tación indígena y casi todos callaron ante la esclavitud 
negra, sin embargo la Iglesia tuvo unas actitudes y rea­
lizó diferentes tareas que contribuyeron a debilitar la 
discriminación. En primer lugar, la Iglesia aceptó pie· 
namente entre sus miembros a indios, negros y castas 
llegando a canonizar al mulato Martín de Porres y a 
iniciar el proceso de canonización del indio chiclayano 
Nicolás Ayllón. En segundo lugar, fueron sobre todo mi­
sioneros quienes compusieron gramáticas, diccionarios, 
catecismos y sermonarios en lenguas indígenas para 
romper el glotocentrismo colonial y para facilitar la 
evangelización de los indios y la comunicación de los 
europeos con la población autóctona. Pero, como el 
estudio de las lenguas era insuficiente, los misioneros 
estudiaron también las culturas indígenas y muchos de 
ellos aprendieron a respetarlas y hasta descubrieron en 
las religiones autóctonas indicios de una primitiva evan-

"gelización realizada por alguno de los apóstoles de Je­
sús; de esa manera, las religiones autóctonas dejaron de 
ser una gran mentira para ser expresión de la verdad 
revelada, por más que se hubieran deformado con el 
tiempo. En tercer lugar, muchos misioneros denuncia­
ron con firmeza los abusos de la colonia y lograron ilU· 
manizar ciertos mecanismos de la dominación cplo 

Aunque Las Casas, a quien Carlos V ofreció la 
copa! del Cusco, no llegó a venir nunca a 
su espíritu de denuncia sí llegó; nf:IOII' 
las cartas y memoriales de obispólf .. 

ia 
N•o,....,....ll ; Hd 



rra maternal, de enorgullecerse de una cultura que no 
le alcanza? ¿Podría vivir en el mestizaje de otras ra­
zas exóticas el gran amor que sólo nutre y mantiene 
la sangre de los hijos del sol? Sólo al Cusco le está 
reservado redimir al indio" (1972: 118). 

Así Valcárcel hace el planteamiento más radical so­
bre el problema indio, no tanto por la radicalidad de 
los métodos, que apenas esboza o que limita a un cierto 
mesianismo andino, cuanto por el radicalismo de la meta 
de construir la nacionalidad sobre el polo indígena del 
Cusco y, en ese sentido, dicho ensayo plantea un nue­
vo "pachacuti" o inversión del mundo. Las críticas a 
Valcárcel van a dirigirse contra sus métodos por parte 
de Mariátegui y contra su meta por José Uriel García, 
fuera de la crítica que Valcárcel se hizo a sí mismo con 
su propia evolución. 

José Carlos Mariátegui reconoce, al prologar el en­
sayo de Valcárcel, que "no es una obra teórica y críti­
ca. Tiene algo de evangelio y hasta algo de apocalipsis. 
Es la obra de un creyente. Aquí no están precisamente 
los principios de la revolución que restituirá a la raza in­
dígena su sitio en la historia nacional; pero aquí están 
sus mitos"; por eso, desde su perspectiva marxista, juz­
ga en sus Siete ensayos de interpretación de la realidad 
peruana (1928) que el problema indígena tiene "sus cau­
sas en la economía del país, y no en un mecanismo admi­
nistrativo, jurídico o eclesiástico, ni en su dualidad o 
pluralidad de razas, ni en sus condiciones culturales 
o morales" (1967: 29); en consecuencia, el problema in­
dígena es el problema de la tierra. Para eso, en otro en­
sayo recogido en Ideología y Política ( 1929) preconiza 
la adjudicación de los latifundios serranos en favor de 
las comunidades, la transformacion de éstas en coopera­
tivas de producción, la lucha de los "yanaconas" contra 
los hacendados para mejorar las condiciones de trabajo 
y la educación ideológica de las masas indígenas por 
medio de indios ya entrenados en el movimiento sindi­
cal y político de la ciudad o de las minas (1960: 44). 
Pero, consecuente con su libertad en la interpretación 
marxista, y apartándose de la interpretación ortodoxa 
representada en México por Lombardo Toledano, de­
fiende no la formación de un estado indígena, por no 
constituir los indios una nacionalidad oprimida, sino "el 
movimiento revolucionario clasista de las masas indíge­
nas explotadas", que construya, junto con las demás 
organizaciones clasistas, el estado socialista (1969: 81 ). 

Por su parte, José Uriel García en El nuevo indio 
(1930) cuestiona la tesis central del ensayo de Valcár-· 
cel, por más que éste haya querido buscar cierta con· 
wrpncia de opiniones, al afirmar en el prólogo a la 3a 

·~i6n del ensayo de García, que la cultura ya ha ba­
_...,,41 los Andes, porque los indios se han apoderado 

pueblos jóvenes" de Lima y viven en la capital 
·- · · 7'stuviesen en su propio ayllu. Aquí celebran 

_ ICOR cantos y danzas, tienen sus clubes y sus 
. 4973: 18). Efectivamente, García cuestiona 
..... tadino Y sostiene que "el indio de hoy 

!llllt• 111 indio histórico ... ; es todo hombre 
... T_l'•; con las mismas raíces emotivas y 

indio histórico)" (1973: 5): 
..,......._, García desmitifica el In­
.... .ol. fadio como producto de la 

. ,.,) ....... 1981 

tierra y de la herencia social andina e hispánica y reva­
loriza al mestizo como parte importante de la naciona­
lidad, presentando como ejemplos de ''nuevos indios" 
al Inca Garcilaso, al cura Juan Espinosa Medrano "El 
Lunarejo" y Tupac Amaru 11. 

Para cerrar este ciclo de ensayos, quiero referirme a 
La realidad nacional ( 1931) de Víctor Andrés Belaún­
de. Aunque la obra trata de ser una relectura social-cris­
tiana de los siete ensayos de Mariátegui, coincide con 
éste en que el problema del indio es el problema de la 
tierra, tesis que Belaúnde ya había sostenido en su en­
sayo "La cuestión social en Arequipa" (1915). Pero, en 
cuanto a la manera de solucionar el problema agrario, 
Belaúnde no cree en "una solución única" y defiende 
"un programa realista, sin utopías ni dogmatismos, que 
suscribirían muchos que no son comunistas", basado 
en ciertas medidas socio-económicas, tales como la 
"protección y vitalización de las comunidades, expro­
piación del latifundio improductivo o retardado, con­
versión del yanacón o aparcero en propietario, defen­
sa y extensión de la pequeña propiedad, constitución 
de un banco agrícola para los fines anteriores ... , apli­
cación rigurosa de las leyes de protección obrera" y otras 
medidas más abiertamente políticas, como es la '"susti­
tución del parlamento pseudo-demoliberal por la repre­
sentación de todos los organismos vivos, en los que el 
trabajo tendría una gran mayoría" (1931: 49). Pero, 
además, insiste en el aspecto educativo y sostiene que 
el indio ha sido profundamente transformado en lo re­
ligioso (contra la opinión de Valcárcel y Mariátegui), 
en lo que parece estar más cerca de la tesis de José 
U riel García sobre el nuevo indio. 

En resumen, puede decirse que los indigenistas pe­
ruanos de los años 20, aunque reconocen la especifi· 
cidad de los indígenas y sugieren un espacio para ellos, 
que es la misma comunidad indígena, sin embargo de­
fienden el principio de la unidad del Estado y de la na­
ción mestiza, proclamado en la Independencia, con 
la única excepción de Valcárcel, quien, en su larga vida 
al servicio del indigenismo, también acabó siendo por­
taestandarte de la postura mestiza. 

No quiero terminar esta explicación histórica en el 
terreno político sin hacer alguna referencia a la pobla­
ción negra. Tal referencia será mucho más breve, por la 
menor importancia relativa que tienen los negros en el 
país. Frederick P. Bowser en El esclavo africano en el Pe­
rú colonial (1524-1650) estudia la esclavitud negra en el 
primer siglo del virreinato, sosteniendo que, ya al final 
de dicho período, estaban fijadas, para el derecho y la 
opinión pública, la condición del negro y las actitudes 
que llevarían a su asimilación por la sociedad peruana. 
Si con el establecimiento de la mita minera por Toledo 
se aseguraba la mano de obra para la minería de losAn-

. des, las haciendas y ciudades de la costa exigieron la 
multiplicación de los esclavos negros, quienes van a 
jugar por lo mismo un papel económico no desprecia­
ble. Para Bowser, "consideradas individualmente, las 
relaciones entre amos y esclavos en Perú se caracteri­
zaban a menudo por la confianza, el respeto e incluso 
el amor" y "el nivel ·relativamente bajo de agitación en­
tre los afroperuanos puede deberse en gran parte al he­
cho de que, aun en las zonas rurales, las condiciones de 
vida de los esclavos, aunque duras, rara vez llegaban a 

Nunca fue 
grande 

la población 
africana en 

Perú. Fue 
reducida 
aun más 

por el 
expediente 

riguroso 
de la 

miseria. 

ser intolerables"; además, ' 'el gobierno español había 
asumido oficialmente el compromiso de la semiasimila­
ción de la población negra ... ; los principales agentes 
de asimilación serían los amos y la Iglesia", especialmen­
te la Compañía de 1 esús ( 1977: 398-400). Todo esto 
explica la falta de cohesión de los afroperuanos y que 
en Perú no se dieran nunca rebeliones negras, como la 
de Palmares en Brasil, donde llegó a formarse una repú­
blica negra independiente , durante más de medio si­
glo, a pesar del ocaso del gobierno colonial portugués. 
Por eso, Bowser concluye: 

"A fines del período colonial, en 1792, cuando los 
afro peruanos representaban más del 7.5 por ciento 
de la población del Perú ... , el número de morenos 
libres era ligeramente mayor que el de esclavos. Pero 
esa misma comunidad afroperuana era constante­
mente erosionada y reducida por los que lograban · 

pasar al mundo español. Y aun los que se veían obli­
gados a quedarse en la comunidad de color por de­
creto o clasificación social no podían dejar de espa­
ñolizarse en alguna medida en su mentalidad y en 
su actitud, y con frecuencia a través de conscientes 
esfuerzos. La persona de color ambiciosa simplemente 
no podía permitirse el lujo de la solidaridad negra, 
cuando la recompensa por la asimilación parcial, por 
ilusoria o lejana que fuera, parecía tan grande. Por la 
misma razón la mayor parte de la población afrope­
ruana no anhelaba la revolución social, y en realidad 
debe haber sido uno de los elementos más conserva­
dores de la sociedad colonial. .. 

En resumen, aunque la esclavitud continuó en el 
Perú ... (hasta 1854), a mediados del siglo XVII las 
actitudes sociales que ocasionarían la asimilación 
y casi la desaparición del afroperuano después de la 
abolición ya estaban firmemente establecidas. La so­
ciedad española no se molestaba en disimular su des­
precio por las personas de color, fueran libres o escla­
vas, pero también permitió al afroperuano y sus des­
cendientes liberarse lenta y penosamente, de genera­
ción en generación, del j,eso de la raza" (1977: 402-
403). 

Si de la explicación histórica de la discriminación 
racial frente a indios y negros en el campo social y po· 
lítico pasamos al campo religioso, hay que reconocer 
que la Iglesia, aunque compartió ciertos prejuicios y 
errores de la sociedad civil, desempeñó un papel más 
digno. Efectivamente, la Iglesia, aunque durante el vi­
rreinato contribuyó a fortalecer la discriminación étni­
ca, porque la mayoría de los teólogos y pastores cali­
ficaron de demoníacas las religiones indígenas, porque 
se excluyó de hecho a indios y negros del sacerdocio 
y porque algunos eclesiásticos participaron en la explo­
tación indígena y casi todos callaron ante la esclavitud 
negra, sin embargo la Iglesia tuvo unas actitudes y rea­
lizó diferentes tareas que contribuyeron a debilitar la 
discriminación. En primer lugar, la Iglesia aceptó pie· 
namente entre sus miembros a indios, negros y castas 
llegando a canonizar al mulato Martín de Porres y a 
iniciar el proceso de canonización del indio chiclayano 
Nicolás Ayllón. En segundo lugar, fueron sobre todo mi­
sioneros quienes compusieron gramáticas, diccionarios, 
catecismos y sermonarios en lenguas indígenas para 
romper el glotocentrismo colonial y para facilitar la 
evangelización de los indios y la comunicación de los 
europeos con la población autóctona. Pero, como el 
estudio de las lenguas era insuficiente, los misioneros 
estudiaron también las culturas indígenas y muchos de 
ellos aprendieron a respetarlas y hasta descubrieron en 
las religiones autóctonas indicios de una primitiva evan-

"gelización realizada por alguno de los apóstoles de Je­
sús; de esa manera, las religiones autóctonas dejaron de 
ser una gran mentira para ser expresión de la verdad 
revelada, por más que se hubieran deformado con el 
tiempo. En tercer lugar, muchos misioneros denuncia­
ron con firmeza los abusos de la colonia y lograron ilU· 
manizar ciertos mecanismos de la dominación cplo 

Aunque Las Casas, a quien Carlos V ofreció la 
copa! del Cusco, no llegó a venir nunca a 
su espíritu de denuncia sí llegó; nf:IOII' 
las cartas y memoriales de obispólf .. 

ia 
N•o,....,....ll ; Hd 



que exponen al rey los abusos cometidos contra los in­
dios y algunos medios para ponerles remedio; algunos 
de estos memoriales escritos por jesuítas han sido reco­
gidos por Vargas Ugarte en su obra Pareceres jurídicos 
en asuntos de Indias (1951). En el terreno práctico, aun­
que los pueblos-reducciones de Toledo participaban de 
la contradicción fundamental de ser un instrumento de 
dominación y defensa de los indios, la Iglesia facilitó 
por medio de sus creencias y ritos y, especialmente, por 
medio de sus cofradías el nacimiento de la nueva idtm­
tidad étnica, a la que ya me referí; más aun, algunos 
misioneros, cuyo ejemplo más conocido son los jesuí­
tas que trabajaron entre los aymaras de Juli, trataron 
de aprovechar todas las posibilidades del sistema de re­
ducciones, impidiendo la presencia de los españoles y 
logrando que ciertos pueblos indios tuvieran una vida 
relativamente tranquila y autónoma, a pesar de la per­
sistencia del tributo y de la mita. Fuera de nuestras fron­
teras, un jesuíta limeño Antonio Ruiz de Montoya, fue 
uno de Jos iniciadores y protagonista de la república 
guaraní de las Reducciones del Paraguay, que ha siuo 
considerada como una de las formas de organización 
política más exitosa y sugestiva de todos los tiempos. 

Pero, volviendo al Perú, con la Independencia, aun­
que muchos sacerdotes optaron decididamente por las 
filas de los patriotas, no supieron liberarse de los pos­
tulados asimilacionistas de la población indígena que sos­
tenían los libertadores. También en la región amazóni­
ca, cuando a comienzos de este siglo se intensifica, con 
la creación de tres vicariatos apostólicos confiados a 
Jos agustinos, franciscanos y dominicos, el trabajo mi­
sional, que se había reducido mucho en el siglo XIX. 
Jos misioneros piensan, sobre todo, en convertir a Jos 
indios en peruanos como los demás. El nacimiento del 
movimiento indigenista de Jos años 20 sorprende a la 
Iglesia peruana con sus cuadros pastorales bastante dis­
minuidos y con cierta desconfianza llRte la ideología 
izquierdista de dicho movimiento. Sin ·embargo, a me­
diados de este siglo, la Iglesia se fortalece en sus cua­
dros pastorales y se renueva en su comprensión del mun­
do en el Concilio Vaticano 11 y en la-conferencia epis­
copal latinoamericana de Medellín (1968). Un resultado 
importante de este fortalecimiento· y renovación es la 
creación del Instituto de Pastoral Andina (IPA) en 1968 
y del Centro Amazónico de Antropología en 1973, de­
dicados al estudio y promoción de la población indíge­
na. Una muestra de este cambio de orientación es la De­
claración de Iquitos, donde obispos y misioneros ama­
zónicos de los cinco países del grupo andino suscribie­
ron entre otras cosas: 

"La situación desesperada en que se encuentran los 
grupos marginados de la Cuenca Amazónica ... nos 
hace tomar conciencia del carácter liberador de nues­
tra pastoral misionera ... Nos solidarizamos de mane­
ra especial con la suerte de los indígenas ... Esta so­
lidaridad implica: 
l. Compromiso de máxima comprensión, respeto 
y aceptación de las culturas autóctonas (encarnación 
cultural). 
2. Compromiso serio por asegurar la supervivencia 
biológica y cultural de las comunidades nativas. Es­
to exige nuestra inserción en su proceso histórico. 

74 ·Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

3. Constante evaluación autocrítica del misionero y 
de la obra misionera. 
4. Denuncia abierta, serena y sistemática de la injus­
ticia institucionalizada por el atropello de la sociedad 
nacional a los grupos nativos. 
5. La Iglesia misionera local, nacional, latinoameri­
cana debe asumir la responsabilidad de procurar que 
los grupos nativos tomen conciencia de su situación 
frente a la sociedad nacional, se organicen y se con­
viertan así en Jos impulsores de su propio desarrollo. 
Esta labor de concientización debe desarrollarse tam­
bién a nivel de la sociedad nacional, a fin de que se 
logre el cambio de las estructuras de dominio y se 
obtenga una política verdaderamente indigenista, 
que respete, posibilite y promueva el desarrollo autóc­
tono de las minorías nacionales, dentro de la dinámi­
ca del desarrollo nacional" (1975: 105-107). 

Tras esta apretada síntesis de la explicación históri· 
ca de la discriminación racial en el Perú, ya es posible 
pasar a bosquejar algunas soluciones. 

• 111. SUGERENCIAS PARA SUPERAR 
LA DISCRIMINACION RACIAL 

Aunque el racismo en nuestro país tenga una dimen­
sión política, porque hay ciertas estructuras heredadas 
que siguen conformando nuestra organización social, 
es innegable que tiene, ante todo, una dimensión ética. 
No basta con mejorar las leyes de convivencia entre los 
distintos grupos étnicos (la~ grandes mayorías "indíge­
na" y "mestiza" y las minorías "amarilla", "blanca" y 
''negra"). si no se da simultáneamente un reconoci­
miento, por parte de todos, de la igualdad esencial de 
todos los peruanos como personas humanas e indepen­
dientemente del color de su piel. Para los cristianos, es­
te reconocimiento será más fácil si se tienen presentes 
las ense1ianzas de Jesús ("tienen un solo Padre, Dios, y 
todos Uds. son hermanos") (M t. 23,8), aplicadas por Pa­
blo a las primeras comunidades cristianas ("en efecto, 
todos los bautizados en Cristo se han revestido de Cris­
to: ya no hay judío ni griego, ni esclavo ni libre, ni hom­
bre ni mujer. ya que todos Uds. son uno en Cristo") 
(Gál3, :27-28), aunque casi dos milenios de historia 
hayan probado la falta de coherencia de muchos cris­
tianos con las enseñanzas del Señor. Pero, como nues­
tros juicios de valor sobre la discriminación racial pro­
vienen de nuestra propia cultura y aún constituyen ver­
daderos pre-juicios que están enraizados en nuestro in­
consciente colectivo, será necesario no sólo limpiar de 
discriminaciones los canales de educación formal e in­
formal, sino también someterse a una como terapia y 
relectura de nuestro pasado como pueblo para descu­
brir las experiencias traumáticas que han conformado 
nuestra personalidad social. 

Además de esa conversión colectiva a la tolerancia y a 
la comprensión de nuestras diferencias raciales y cultura­
les, hace falta que avancemos en el terreno político, 

• 

por donde la nueva constitución vigente de 1979 nos . 
ofrece caminos interesantes (Marzai.I981). En primer 
lugar, la constitución peruana, fiel a la tradición republi­
cana inaugurada por San Martín y Bolívar, reconoce la 
''igualdad ante la ley, sin discriminación alguna por ra­
zón de sexo, raza. religión. opinión o idioma", de todos 
los peruanos (art. 2) : pero, siguiendo la orientación de 
las constituciones de 19 20 y 1933, reconoce también las 
diferencias culturales de los peruanos y así establece 
que el Estado ''preserva y estimula las manifestaciones 
de las culturas nativas'' (art. 34) y "promueve el estudio 
y conocimiento de las lenguas aborígenes. Garantiza el 
derecho de las comunidades quechua, aymara y demás 
comunidades nativas a recibir educación primaria tam­
bién en su propio idioma" (art. 36). En segundo lugar, 
la constitución de 1979, además de consagrar la reforma 
agraria velasquista y la multiplicidad de formas de pro­
piedad en el agro ( arts. 159 y 157), reconoce la existen­
cia legal y la personería jurídica de las comunidades 
campesinas y nativas, sin que puedan ser enajenadas por 
personas de fuera (art. 163) aunque sí por los integrantes 
de la misma comunidad con ciertas condiciones, por lo 
que se abre un peligroso camino a la privatización. En 
tercer lugar, la constitución de 1979 reconoce a los in­
dios los mismos derechos políticos que a los demás pe­
ruanos, porque ya no es requisito para votar el saber 
leer y escribir y porque los indios tienen "el derecho de 
asociarse en partidos políticos" propios (art. 68). En 
cuarto lugar, la constitución consagra la regionalización 
del país y establece que "las regiones se constituyen so­
bre la base de áreas contiguas integradas histórica, eco­
nómica, administrativa y culturalmente. Conforman 
unidades geo-económicas. La descentralización se efec­
túa de acuerdo con el plan nacional de regionalización 
que se aprueba por ley" (art . 259). 

Juzgo que, en estos artículos de la constitución vi­
gente, se encuentra una base jurídica importante para la 
superación política de la ·discriminación racial en el 
país. Pero, quiero precisar bien mi pensamiento, pues en 
este punto ciertos antropólogos y políticos, .entre los 
que coloco a los promotores del "Movimiento Indio Pe­
ruano", hacen unos enfoques del problema que, en mi 
opinión, van contra la dinámica histórica o niegan una 
part¡; importante de nuestra historia. Independientemen­
te de nuestros deseos personales o de nuestra capacidad 
de imaginación para pensar un pasado peruano diferente, 
creo que el Perú es producto de su historia y de las gran­
des opciones que el país tomó - o tuvo que tomar- en 
los momentos críticos de la misma. Y en ese sentido creo 
que la conquista española que, a pesar de organizar "un 
reino con dos repúblicas", llevó, poco a poco, a un mes­
tizaje biológico y cultural y la opción por la república 
igualitaria y mestiza que hicieron los libertadores, a pe­
sar de que la independencia la hicieron los criollos de 
San Martín y Bolívar y no los indios de Tupac Amaru 11, 
son hechos fundantes de nuestra propia identidad cultu­
ral y política. Somos un país mestizo y, si queremos ase­
gurar nuestra salud psicológica colectiva, debemos cono­
cer, amar y apreciar nuestras dos grandes raíces cultu­
rales, la indígena y la española. Pero si como país ya no 
podemos deshacer el hecho central de nuestra historia, 
eso no quiere decir que no podamos y debamos organi­
zarnos políticamente de manera que ese país único y 

El General Ve/asco Alvarado, uno de los grandes en la histo· 
ria de América Latina, puso en vigencia la primera legislación 
eficaz contra la discriminación en todos los planos en el Perú 
moderno. 

mestizo respete y dé cierta autonomía a las diferentes 
etnias que constituyen su población. 

Esto es válido únicamente, en mi opinión, para lapo· 
blación indígena, tanto andina como amazónica, por su 
volumen demográfico, su riqueza cultural y por conti· 
nuar empleando una lengua propia, que es, como es sa­
bido, uno de los últimos reductos de una cultura. Los 
otros grupos culturales - Jos chinos, los japoneses, los 
negros ... - deben continuar su proceso de asimilación 
a la sociedad mestiza, sin prejuicio de que puedan con­
servar y cultivar ciertas especificidades, como pueden 
serlo el tener colegios especiales (como los chinos y ja· 
poneses), la dedicación preferente a determinados traba­
jos (como el de los chinos en las chifas) y aun cierta en­
dogamia étnica, aunque cada vez sean más los afroperua­
nos y asia-peruanos que se casan con otros peruanos. Tal 
proceso de asimilación de negros y asiáticos, que se faci­
lita por el hecho de que la inmigración negra terminó 
con la liberación de los esclavos y que la inmigración de 
chinos y japoneses es actualmente muy poco significa­
tiva, me parece algo irreversible. Por ejemplo, los afro· 
peruanos constituían en 1792 el 7,5 por ciento de la 
blación, en el censo de 187 6 el 1 ,94 por ciento y":¡,~ ,; 
1940, que fue el último censo que preguntó 
za, el 0,47 por ciento (Bowser 1977:402). 

Pero, viniendo ya a la población indí~ 
be propiciarse una política diferente, nnú!WJIJ 
se el proyecto colonial del "reino 
que en este caso serían no ya 
sino la mestiza y la indípni.~ ... 
del largo camino recorrilkM 
dar. Pero creo~ 



que exponen al rey los abusos cometidos contra los in­
dios y algunos medios para ponerles remedio; algunos 
de estos memoriales escritos por jesuítas han sido reco­
gidos por Vargas Ugarte en su obra Pareceres jurídicos 
en asuntos de Indias (1951). En el terreno práctico, aun­
que los pueblos-reducciones de Toledo participaban de 
la contradicción fundamental de ser un instrumento de 
dominación y defensa de los indios, la Iglesia facilitó 
por medio de sus creencias y ritos y, especialmente, por 
medio de sus cofradías el nacimiento de la nueva idtm­
tidad étnica, a la que ya me referí; más aun, algunos 
misioneros, cuyo ejemplo más conocido son los jesuí­
tas que trabajaron entre los aymaras de Juli, trataron 
de aprovechar todas las posibilidades del sistema de re­
ducciones, impidiendo la presencia de los españoles y 
logrando que ciertos pueblos indios tuvieran una vida 
relativamente tranquila y autónoma, a pesar de la per­
sistencia del tributo y de la mita. Fuera de nuestras fron­
teras, un jesuíta limeño Antonio Ruiz de Montoya, fue 
uno de Jos iniciadores y protagonista de la república 
guaraní de las Reducciones del Paraguay, que ha siuo 
considerada como una de las formas de organización 
política más exitosa y sugestiva de todos los tiempos. 

Pero, volviendo al Perú, con la Independencia, aun­
que muchos sacerdotes optaron decididamente por las 
filas de los patriotas, no supieron liberarse de los pos­
tulados asimilacionistas de la población indígena que sos­
tenían los libertadores. También en la región amazóni­
ca, cuando a comienzos de este siglo se intensifica, con 
la creación de tres vicariatos apostólicos confiados a 
Jos agustinos, franciscanos y dominicos, el trabajo mi­
sional, que se había reducido mucho en el siglo XIX. 
Jos misioneros piensan, sobre todo, en convertir a Jos 
indios en peruanos como los demás. El nacimiento del 
movimiento indigenista de Jos años 20 sorprende a la 
Iglesia peruana con sus cuadros pastorales bastante dis­
minuidos y con cierta desconfianza llRte la ideología 
izquierdista de dicho movimiento. Sin ·embargo, a me­
diados de este siglo, la Iglesia se fortalece en sus cua­
dros pastorales y se renueva en su comprensión del mun­
do en el Concilio Vaticano 11 y en la-conferencia epis­
copal latinoamericana de Medellín (1968). Un resultado 
importante de este fortalecimiento· y renovación es la 
creación del Instituto de Pastoral Andina (IPA) en 1968 
y del Centro Amazónico de Antropología en 1973, de­
dicados al estudio y promoción de la población indíge­
na. Una muestra de este cambio de orientación es la De­
claración de Iquitos, donde obispos y misioneros ama­
zónicos de los cinco países del grupo andino suscribie­
ron entre otras cosas: 

"La situación desesperada en que se encuentran los 
grupos marginados de la Cuenca Amazónica ... nos 
hace tomar conciencia del carácter liberador de nues­
tra pastoral misionera ... Nos solidarizamos de mane­
ra especial con la suerte de los indígenas ... Esta so­
lidaridad implica: 
l. Compromiso de máxima comprensión, respeto 
y aceptación de las culturas autóctonas (encarnación 
cultural). 
2. Compromiso serio por asegurar la supervivencia 
biológica y cultural de las comunidades nativas. Es­
to exige nuestra inserción en su proceso histórico. 

74 ·Nexo, segundo trimestre, junio 1987 

3. Constante evaluación autocrítica del misionero y 
de la obra misionera. 
4. Denuncia abierta, serena y sistemática de la injus­
ticia institucionalizada por el atropello de la sociedad 
nacional a los grupos nativos. 
5. La Iglesia misionera local, nacional, latinoameri­
cana debe asumir la responsabilidad de procurar que 
los grupos nativos tomen conciencia de su situación 
frente a la sociedad nacional, se organicen y se con­
viertan así en Jos impulsores de su propio desarrollo. 
Esta labor de concientización debe desarrollarse tam­
bién a nivel de la sociedad nacional, a fin de que se 
logre el cambio de las estructuras de dominio y se 
obtenga una política verdaderamente indigenista, 
que respete, posibilite y promueva el desarrollo autóc­
tono de las minorías nacionales, dentro de la dinámi­
ca del desarrollo nacional" (1975: 105-107). 

Tras esta apretada síntesis de la explicación históri· 
ca de la discriminación racial en el Perú, ya es posible 
pasar a bosquejar algunas soluciones. 

• 111. SUGERENCIAS PARA SUPERAR 
LA DISCRIMINACION RACIAL 

Aunque el racismo en nuestro país tenga una dimen­
sión política, porque hay ciertas estructuras heredadas 
que siguen conformando nuestra organización social, 
es innegable que tiene, ante todo, una dimensión ética. 
No basta con mejorar las leyes de convivencia entre los 
distintos grupos étnicos (la~ grandes mayorías "indíge­
na" y "mestiza" y las minorías "amarilla", "blanca" y 
''negra"). si no se da simultáneamente un reconoci­
miento, por parte de todos, de la igualdad esencial de 
todos los peruanos como personas humanas e indepen­
dientemente del color de su piel. Para los cristianos, es­
te reconocimiento será más fácil si se tienen presentes 
las ense1ianzas de Jesús ("tienen un solo Padre, Dios, y 
todos Uds. son hermanos") (M t. 23,8), aplicadas por Pa­
blo a las primeras comunidades cristianas ("en efecto, 
todos los bautizados en Cristo se han revestido de Cris­
to: ya no hay judío ni griego, ni esclavo ni libre, ni hom­
bre ni mujer. ya que todos Uds. son uno en Cristo") 
(Gál3, :27-28), aunque casi dos milenios de historia 
hayan probado la falta de coherencia de muchos cris­
tianos con las enseñanzas del Señor. Pero, como nues­
tros juicios de valor sobre la discriminación racial pro­
vienen de nuestra propia cultura y aún constituyen ver­
daderos pre-juicios que están enraizados en nuestro in­
consciente colectivo, será necesario no sólo limpiar de 
discriminaciones los canales de educación formal e in­
formal, sino también someterse a una como terapia y 
relectura de nuestro pasado como pueblo para descu­
brir las experiencias traumáticas que han conformado 
nuestra personalidad social. 

Además de esa conversión colectiva a la tolerancia y a 
la comprensión de nuestras diferencias raciales y cultura­
les, hace falta que avancemos en el terreno político, 

• 

por donde la nueva constitución vigente de 1979 nos . 
ofrece caminos interesantes (Marzai.I981). En primer 
lugar, la constitución peruana, fiel a la tradición republi­
cana inaugurada por San Martín y Bolívar, reconoce la 
''igualdad ante la ley, sin discriminación alguna por ra­
zón de sexo, raza. religión. opinión o idioma", de todos 
los peruanos (art. 2) : pero, siguiendo la orientación de 
las constituciones de 19 20 y 1933, reconoce también las 
diferencias culturales de los peruanos y así establece 
que el Estado ''preserva y estimula las manifestaciones 
de las culturas nativas'' (art. 34) y "promueve el estudio 
y conocimiento de las lenguas aborígenes. Garantiza el 
derecho de las comunidades quechua, aymara y demás 
comunidades nativas a recibir educación primaria tam­
bién en su propio idioma" (art. 36). En segundo lugar, 
la constitución de 1979, además de consagrar la reforma 
agraria velasquista y la multiplicidad de formas de pro­
piedad en el agro ( arts. 159 y 157), reconoce la existen­
cia legal y la personería jurídica de las comunidades 
campesinas y nativas, sin que puedan ser enajenadas por 
personas de fuera (art. 163) aunque sí por los integrantes 
de la misma comunidad con ciertas condiciones, por lo 
que se abre un peligroso camino a la privatización. En 
tercer lugar, la constitución de 1979 reconoce a los in­
dios los mismos derechos políticos que a los demás pe­
ruanos, porque ya no es requisito para votar el saber 
leer y escribir y porque los indios tienen "el derecho de 
asociarse en partidos políticos" propios (art. 68). En 
cuarto lugar, la constitución consagra la regionalización 
del país y establece que "las regiones se constituyen so­
bre la base de áreas contiguas integradas histórica, eco­
nómica, administrativa y culturalmente. Conforman 
unidades geo-económicas. La descentralización se efec­
túa de acuerdo con el plan nacional de regionalización 
que se aprueba por ley" (art . 259). 

Juzgo que, en estos artículos de la constitución vi­
gente, se encuentra una base jurídica importante para la 
superación política de la ·discriminación racial en el 
país. Pero, quiero precisar bien mi pensamiento, pues en 
este punto ciertos antropólogos y políticos, .entre los 
que coloco a los promotores del "Movimiento Indio Pe­
ruano", hacen unos enfoques del problema que, en mi 
opinión, van contra la dinámica histórica o niegan una 
part¡; importante de nuestra historia. Independientemen­
te de nuestros deseos personales o de nuestra capacidad 
de imaginación para pensar un pasado peruano diferente, 
creo que el Perú es producto de su historia y de las gran­
des opciones que el país tomó - o tuvo que tomar- en 
los momentos críticos de la misma. Y en ese sentido creo 
que la conquista española que, a pesar de organizar "un 
reino con dos repúblicas", llevó, poco a poco, a un mes­
tizaje biológico y cultural y la opción por la república 
igualitaria y mestiza que hicieron los libertadores, a pe­
sar de que la independencia la hicieron los criollos de 
San Martín y Bolívar y no los indios de Tupac Amaru 11, 
son hechos fundantes de nuestra propia identidad cultu­
ral y política. Somos un país mestizo y, si queremos ase­
gurar nuestra salud psicológica colectiva, debemos cono­
cer, amar y apreciar nuestras dos grandes raíces cultu­
rales, la indígena y la española. Pero si como país ya no 
podemos deshacer el hecho central de nuestra historia, 
eso no quiere decir que no podamos y debamos organi­
zarnos políticamente de manera que ese país único y 

El General Ve/asco Alvarado, uno de los grandes en la histo· 
ria de América Latina, puso en vigencia la primera legislación 
eficaz contra la discriminación en todos los planos en el Perú 
moderno. 

mestizo respete y dé cierta autonomía a las diferentes 
etnias que constituyen su población. 

Esto es válido únicamente, en mi opinión, para lapo· 
blación indígena, tanto andina como amazónica, por su 
volumen demográfico, su riqueza cultural y por conti· 
nuar empleando una lengua propia, que es, como es sa­
bido, uno de los últimos reductos de una cultura. Los 
otros grupos culturales - Jos chinos, los japoneses, los 
negros ... - deben continuar su proceso de asimilación 
a la sociedad mestiza, sin prejuicio de que puedan con­
servar y cultivar ciertas especificidades, como pueden 
serlo el tener colegios especiales (como los chinos y ja· 
poneses), la dedicación preferente a determinados traba­
jos (como el de los chinos en las chifas) y aun cierta en­
dogamia étnica, aunque cada vez sean más los afroperua­
nos y asia-peruanos que se casan con otros peruanos. Tal 
proceso de asimilación de negros y asiáticos, que se faci­
lita por el hecho de que la inmigración negra terminó 
con la liberación de los esclavos y que la inmigración de 
chinos y japoneses es actualmente muy poco significa­
tiva, me parece algo irreversible. Por ejemplo, los afro· 
peruanos constituían en 1792 el 7,5 por ciento de la 
blación, en el censo de 187 6 el 1 ,94 por ciento y":¡,~ ,; 
1940, que fue el último censo que preguntó 
za, el 0,47 por ciento (Bowser 1977:402). 

Pero, viniendo ya a la población indí~ 
be propiciarse una política diferente, nnú!WJIJ 
se el proyecto colonial del "reino 
que en este caso serían no ya 
sino la mestiza y la indípni.~ ... 
del largo camino recorrilkM 
dar. Pero creo~ 



normas constituciv ilales arriba recogidas sobre la decla­
ración del quechua y aymara como lenguas oficiales re­
gionales, la educación bilingüe, la preservación de las 
manifestaciones de las culturas indígenas, el reconoci­
miento legal de todas las comunidades campesinas y na­
tivas y sus formas peculiares de autogestión (derogando 
el inciso del art. 163 que permite la autodisolución de 
las comunidades), la organización indígena en partidos 
políticos regionales para asegurar su presencia efectiva 
en el gobierno de los municipios o provincias de mayoría 
indígena, etc. Pero , el problema más delicado es el de la 
regionalización. La definición de región que da la consti­
tución tiene en cuenta no sólo la geografía y la econo­
mía, que son los factores que se han barajado siempre, 
por haberse planteado la regionalización como un mejor 
aprovechamiento de los recursos de un país que se supo­
nía culturalmente homogéneo, sino también la historia y 
la cultura. La constitución parece suponer muy sabia­
mente que la planificación regional no es solamente una 
programación adecuada de metas y recursos disponibles, 
sino también una canalización eficaz de personas que 
constituyen grupos naturales o de motivaciones comu­
nes, que actúan sobre todo dentro de la cultura de la 
región, es decir en ese conjunto de técnicas, conocimien-

. tos, hábitos y valores, que la historia ha ido plasmando 
y forman la propia identidad regional. En consecuencia, 
la población indígena mayoritaria de una determinada 
zona, que ha compartido la misma experiencia histórica, 
debería formar parte de una misma región. Así las comu­
nidades indígenas no sólo no tendrán que perder su pro­
pia identidad, al "incorporarse" a la sociedad nacional , 
como ocurre en la actualida<\, sino que podrán desarro­
llar esa identidad, aceptando la tecnología del mundo 
moderno y "aculturando", en cierto grado, a la pobla-

REFERENCIAS CITADAS 

BELAUNDE, Víctor Andrés 
1931 La realidad McionJ1l, Lima, 1964, Impr. Pablo Villa-

nueva. 

BOWSER, Frederick P. 
1977 El esclavo africano en el Perú colonial (1524-1650), 

México, Siglo XXI. 

CASTRO POZO, Hildelbrando 
1924 Nuestra comunidad indígena, Lima, Edit. El Lucero . . 
1936 Del ayllu al cooperativismo socialista, Lima, Edit. Ba~~ 

nantes Castro. 

COLOMBRES, Adolfo, edit. 
1975 Por la liberación indfgena: documento y testimonios, 

Buenos Aires, Ediciones del Sol. 

.GARCIA, José Uriel 
1939 El Nuevo Indio, Lima, 1973, Edit. Universo. 

GOANAU, Conde de 
1853 Essai sur l'inegalité des races humaines, París. 

GUAMAN POMA DE A Y ALA, Felipe 
1615 Nueva crónica y buen gobierno, Caracas, 1980, Biblio­

teca Ayacucho, Franklin Pease, editor. 

MACERA, Pablo 
1978 Visión histórica del Perú, Lima, Milla Batres. 

.::ié:: ::e i!:dígena de la misma región. Aunque la pob)a. 
ción no indígena no comparta la miSIJla tradición CUl­
tural que los indios, la comunidad de geografía, de hia­
toria, de lengua y de cierta autonomía que le otorp 
la constitución son factores importantes para foljar 0 
consolidar la conciencia regional. En cuanto a la lengua, 
es sabido que en la zona quechua muchos mistis hablan 
también el quechua y deberán hablarlo todos en la re. 
gión mayoritariamente •quechua, si esta lengua, al ser 
declarada regional , se enseña obligatoriamente a 
en la educación primaria y secundaria de dicha región. 

No es fácil trazar las fronteras del mapa 
peruano que tenga en cuenta, no sólo los factores 
gráficos y económicos, sino los culturales con todas 
consecuencias aquí señaladas. Pero, desde luego, tal 
gionalización es lo único que respeta la identidad e 
ral de uná tercera o cuarta parte de la población 
Aunque dicha regionalización tenga sus propios 
de separatismos regionales, es mucho más justa para 
país donde las provincias han sido, frecuent 
simples colonias de la capital. Si el canon petrolero 
minero, que han conseguido determinadas regiones, 
la descentralización administrativa, que está impo 
do el mismo gobierno, son ya un avance, la regio 
ción no será verdadera hasta que no se tenga en 
a las culturas indígenas. Así éstas podrán integrar o 
minar determinadas regiones del Perú y podrán 
oír en plano de verdadera igualdad , no con la 
igualdad legal de nuestras anteriores constituciones 
publicanas, ante los peruanos de las demás 
para crear un país, que sea, al mismo tiempo, 
múltiple. Y tal diálogo de la población indígena 
resto del país será uno de los medios más eficaces 
superar la discriminación rac ial en el Perú. O 

MARIATEGUI, José Carlos 
1928 Siete ensayos de interpretación de la realidad 

na, en Obras Completas, Lima, 1967, tomo 2. 
1929 Ideología y política. lbidem, 1969, tomo 11 

MARZAL, Manuel M. 
1981 Historia de la antropologfa indigenista: México Y 

Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú. 

MALESS, Francisco, editor 
1600 Crónica Anónima o Historia general de la 

de Jesús en el Perú, Madrid, 1944, Consejo 
de Investigaciones Científicas. 

PAZ, Octavio 
1950 El laberinto de la soledad, México, 1977, Fondo 

Cultura Económica. 

SOLORZANO PEREYRA, Juan de 
1648 Política indiana, Madrid, 1930, Compañía 

ricana de publicaciones, 5 tomos. 

V ALCARCEL, Luis 
1927 Tempestad en los Andes, Lima, 1972, Edit. 

VARGAS UGARTE, Rubén 
1951 Pareceres jurídicos en asuntos de Indias, Lima 
1966 Historia General del Perú, Lima, Milla Batrel, 

m os. 

ACONTECIMIENTO DE LA 

~~-ZACION AMERICANA 

PEDRO MORANDE 

la conmemoración de los 500 años 
de América Latina ha comenzado a 

medio importantes debates académi­
del papel desempeñado por la 

pueblos de este continente, tanto en el 
presente. De modo particular, ha em­
su rol frente a los pueblos indígenas 

~nsabilidad en el deterioro de su situa­
amenaza a su identidad cultural. Nadie 

la relevancia de estas discusiones, al 
que su urgencia, toda vez que los planes 

implementados por la sociedad han 
veces en peligro la sobrevivencia misma 
indígenas. Una conmemoración históri­

de la que se aproxima constituye, sin 
~unidad inigualable para asumir la histori­

rPueblos latinoamericanos con toda la rique-
de sus respectivas identidades culturales. 

ocasión propicia para impulsar el desa­
~ ·conciencia histórica que, fiel a la memoria 

del pasado, proyecte creativa­
del presente hacia un mejor futuro . 

de una tal conciencia histórica, sin em­
que pueda decidirse a voluntad, ni es 

del análisis cien~ífico, aún cuando éste 

pueda prestar un aporte muy valioso. Es, antes que na­
da, el fruto de un proceso que se da en el seno mismo de 
los pueblos y que tiene relación con su capacidad de con­
vertirse en sujetos históricos. La conciencia no sólo im­
plica el darse cuenta de las dificultades de variado orden 
que constituyen la realidad cotidiana, sino, de manera 
principal, la constitución de un criterio de identidad cul­
tural desde el cual se juzgan los acontecimientos históri­
cos, interrogándolos acerca de las posibilidades que ofre­
cen para el desarrollo de los pueblos. Sin este criterio 
proporcionado por la identidad cultural, por la dimen­
sión subjetiva de la experiencia, se pierde toda capacidad 
de discernimiento frente a la realidad, dificultándose el 
paso necesario del análisis a la síntesis, de la teoría a la 
praxis, del diagnóstico a la propuesta. 

• SIGNIFICADO DE PUEBLA 

Desde la celebración de la Conferencia Episcopal de 
Puebla, hace ya ocho años, la Iglesia latinoamericana ha 
venido desarrollando paulatinamente y de modo cada 
vez más notorio su conciencia histórica, no sólo en el 
sentido de estar atenta a la contingencia ~ial y políti­
ca de la vida diaria de nuestras sociedades, sino ofre­
ciendo criterios de interpretación y de juicio que sitúan 
dicha contingencia en el marco más amplio de los desa· 
fíos éticos y culturales de la humanidad de hoy que • 
prepara al advenimiento del próximo milenio. En Puebla, 
por primera vez, un documento pastoral ofiCJal del 
copado ofrece una periodización de la historia 



normas constituciv ilales arriba recogidas sobre la decla­
ración del quechua y aymara como lenguas oficiales re­
gionales, la educación bilingüe, la preservación de las 
manifestaciones de las culturas indígenas, el reconoci­
miento legal de todas las comunidades campesinas y na­
tivas y sus formas peculiares de autogestión (derogando 
el inciso del art. 163 que permite la autodisolución de 
las comunidades), la organización indígena en partidos 
políticos regionales para asegurar su presencia efectiva 
en el gobierno de los municipios o provincias de mayoría 
indígena, etc. Pero , el problema más delicado es el de la 
regionalización. La definición de región que da la consti­
tución tiene en cuenta no sólo la geografía y la econo­
mía, que son los factores que se han barajado siempre, 
por haberse planteado la regionalización como un mejor 
aprovechamiento de los recursos de un país que se supo­
nía culturalmente homogéneo, sino también la historia y 
la cultura. La constitución parece suponer muy sabia­
mente que la planificación regional no es solamente una 
programación adecuada de metas y recursos disponibles, 
sino también una canalización eficaz de personas que 
constituyen grupos naturales o de motivaciones comu­
nes, que actúan sobre todo dentro de la cultura de la 
región, es decir en ese conjunto de técnicas, conocimien-

. tos, hábitos y valores, que la historia ha ido plasmando 
y forman la propia identidad regional. En consecuencia, 
la población indígena mayoritaria de una determinada 
zona, que ha compartido la misma experiencia histórica, 
debería formar parte de una misma región. Así las comu­
nidades indígenas no sólo no tendrán que perder su pro­
pia identidad, al "incorporarse" a la sociedad nacional , 
como ocurre en la actualida<\, sino que podrán desarro­
llar esa identidad, aceptando la tecnología del mundo 
moderno y "aculturando", en cierto grado, a la pobla-

REFERENCIAS CITADAS 

BELAUNDE, Víctor Andrés 
1931 La realidad McionJ1l, Lima, 1964, Impr. Pablo Villa-

nueva. 

BOWSER, Frederick P. 
1977 El esclavo africano en el Perú colonial (1524-1650), 

México, Siglo XXI. 

CASTRO POZO, Hildelbrando 
1924 Nuestra comunidad indígena, Lima, Edit. El Lucero . . 
1936 Del ayllu al cooperativismo socialista, Lima, Edit. Ba~~ 

nantes Castro. 

COLOMBRES, Adolfo, edit. 
1975 Por la liberación indfgena: documento y testimonios, 

Buenos Aires, Ediciones del Sol. 

.GARCIA, José Uriel 
1939 El Nuevo Indio, Lima, 1973, Edit. Universo. 

GOANAU, Conde de 
1853 Essai sur l'inegalité des races humaines, París. 

GUAMAN POMA DE A Y ALA, Felipe 
1615 Nueva crónica y buen gobierno, Caracas, 1980, Biblio­

teca Ayacucho, Franklin Pease, editor. 

MACERA, Pablo 
1978 Visión histórica del Perú, Lima, Milla Batres. 

.::ié:: ::e i!:dígena de la misma región. Aunque la pob)a. 
ción no indígena no comparta la miSIJla tradición CUl­
tural que los indios, la comunidad de geografía, de hia­
toria, de lengua y de cierta autonomía que le otorp 
la constitución son factores importantes para foljar 0 
consolidar la conciencia regional. En cuanto a la lengua, 
es sabido que en la zona quechua muchos mistis hablan 
también el quechua y deberán hablarlo todos en la re. 
gión mayoritariamente •quechua, si esta lengua, al ser 
declarada regional , se enseña obligatoriamente a 
en la educación primaria y secundaria de dicha región. 

No es fácil trazar las fronteras del mapa 
peruano que tenga en cuenta, no sólo los factores 
gráficos y económicos, sino los culturales con todas 
consecuencias aquí señaladas. Pero, desde luego, tal 
gionalización es lo único que respeta la identidad e 
ral de uná tercera o cuarta parte de la población 
Aunque dicha regionalización tenga sus propios 
de separatismos regionales, es mucho más justa para 
país donde las provincias han sido, frecuent 
simples colonias de la capital. Si el canon petrolero 
minero, que han conseguido determinadas regiones, 
la descentralización administrativa, que está impo 
do el mismo gobierno, son ya un avance, la regio 
ción no será verdadera hasta que no se tenga en 
a las culturas indígenas. Así éstas podrán integrar o 
minar determinadas regiones del Perú y podrán 
oír en plano de verdadera igualdad , no con la 
igualdad legal de nuestras anteriores constituciones 
publicanas, ante los peruanos de las demás 
para crear un país, que sea, al mismo tiempo, 
múltiple. Y tal diálogo de la población indígena 
resto del país será uno de los medios más eficaces 
superar la discriminación rac ial en el Perú. O 

MARIATEGUI, José Carlos 
1928 Siete ensayos de interpretación de la realidad 

na, en Obras Completas, Lima, 1967, tomo 2. 
1929 Ideología y política. lbidem, 1969, tomo 11 

MARZAL, Manuel M. 
1981 Historia de la antropologfa indigenista: México Y 

Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú. 

MALESS, Francisco, editor 
1600 Crónica Anónima o Historia general de la 

de Jesús en el Perú, Madrid, 1944, Consejo 
de Investigaciones Científicas. 

PAZ, Octavio 
1950 El laberinto de la soledad, México, 1977, Fondo 

Cultura Económica. 

SOLORZANO PEREYRA, Juan de 
1648 Política indiana, Madrid, 1930, Compañía 

ricana de publicaciones, 5 tomos. 

V ALCARCEL, Luis 
1927 Tempestad en los Andes, Lima, 1972, Edit. 

VARGAS UGARTE, Rubén 
1951 Pareceres jurídicos en asuntos de Indias, Lima 
1966 Historia General del Perú, Lima, Milla Batrel, 

m os. 

ACONTECIMIENTO DE LA 

~~-ZACION AMERICANA 

PEDRO MORANDE 

la conmemoración de los 500 años 
de América Latina ha comenzado a 

medio importantes debates académi­
del papel desempeñado por la 

pueblos de este continente, tanto en el 
presente. De modo particular, ha em­
su rol frente a los pueblos indígenas 

~nsabilidad en el deterioro de su situa­
amenaza a su identidad cultural. Nadie 

la relevancia de estas discusiones, al 
que su urgencia, toda vez que los planes 

implementados por la sociedad han 
veces en peligro la sobrevivencia misma 
indígenas. Una conmemoración históri­

de la que se aproxima constituye, sin 
~unidad inigualable para asumir la histori­

rPueblos latinoamericanos con toda la rique-
de sus respectivas identidades culturales. 

ocasión propicia para impulsar el desa­
~ ·conciencia histórica que, fiel a la memoria 

del pasado, proyecte creativa­
del presente hacia un mejor futuro . 

de una tal conciencia histórica, sin em­
que pueda decidirse a voluntad, ni es 

del análisis cien~ífico, aún cuando éste 

pueda prestar un aporte muy valioso. Es, antes que na­
da, el fruto de un proceso que se da en el seno mismo de 
los pueblos y que tiene relación con su capacidad de con­
vertirse en sujetos históricos. La conciencia no sólo im­
plica el darse cuenta de las dificultades de variado orden 
que constituyen la realidad cotidiana, sino, de manera 
principal, la constitución de un criterio de identidad cul­
tural desde el cual se juzgan los acontecimientos históri­
cos, interrogándolos acerca de las posibilidades que ofre­
cen para el desarrollo de los pueblos. Sin este criterio 
proporcionado por la identidad cultural, por la dimen­
sión subjetiva de la experiencia, se pierde toda capacidad 
de discernimiento frente a la realidad, dificultándose el 
paso necesario del análisis a la síntesis, de la teoría a la 
praxis, del diagnóstico a la propuesta. 

• SIGNIFICADO DE PUEBLA 

Desde la celebración de la Conferencia Episcopal de 
Puebla, hace ya ocho años, la Iglesia latinoamericana ha 
venido desarrollando paulatinamente y de modo cada 
vez más notorio su conciencia histórica, no sólo en el 
sentido de estar atenta a la contingencia ~ial y políti­
ca de la vida diaria de nuestras sociedades, sino ofre­
ciendo criterios de interpretación y de juicio que sitúan 
dicha contingencia en el marco más amplio de los desa· 
fíos éticos y culturales de la humanidad de hoy que • 
prepara al advenimiento del próximo milenio. En Puebla, 
por primera vez, un documento pastoral ofiCJal del 
copado ofrece una periodización de la historia 



americana, tomando como criterio para ella el carácter 
de la presencia de la Iglesia como sujeto activo y respon­
sable de la evangelización. Por decir así, la Iglesia co­
mienza a mirar la historia de América Latina con sus pro­
pios ojos y desde la identidad que le confiere su misión 
evangelizadora. Reconociéndose como sujeto en la his­
toria, como Pueblo de Dios en medio de los pueblos se­
culares, puede asumir la responsabilidad que le corres­
ponde por sus cinco siglos de presencia en América, a la 
vez que mostrar a otros actores sociales sus responsabili­
dades respectivas en esa misma historia. Asumiendo su 
identidad eclesial, se ha puesto en condiciones de hacer 
un juicio responsable sobre las situaciones que atentan 
contra la dignidad humana, anunciando simultáneamen­
te una Buena Noticia que apela a· la libertad de los suje­
tos y que es capaz de superar, hasta en sus raíces más 
profundas los comportamientos indignos de la condición 
humana. En otras palabras, ella respalda la denuncia con 
la credibilidad de su anuncio; pone en juego la autoridad 
de su juicio crítico en la autenticidad de su misión y de 
su identidad ecl~sial. 

La Iglesia latinoamericana se ha anticipado en este 
proceso de desarrollo de la conciencia histórica a lo que, 
en el plano secular, podría ser un itinerario para todos 
los. pueblos de este continente. Enfrentados a los desa­
fíos de la modernización y a los impactos de una tecno­
logía que cada vez tiene menos fronteras, ellos están 
obligados a desarrollar criterios de juicio que, desde la 
propia identidad que los constituye como pueblos, les 
permitan evaluar las coyunturas históricas y su partici­
pación protagónica en el concierto internacional. En este 
sentido, la conmemoración de los 500 aftos de América 
Latina puede transformarse en un fructífero estímulo re­
flexivo. Sin embargo, muchas élites intelectuales y polí­
ticas, de variado espectro ideológico pero herederas to­
das del espíritu del "despotismo nustrado"' piensan que 
ellas pueden ahorrarle esta tarea a los pueblos y decidir 
por sí mismas cuál es la percepción de la realidad que les 
conviene y cuál el camino para superar las situaciones 
críticas por las que atraviesan. Para prestar este "servi­
cio" se esfuenan en disolver la "memoria histórica" po­
pular para sustituirla por un catálogo de "intereses ob­
jetivos" que le son imputados a los actores sociales como 
correctos y adecuados a su situación. En lugar de apren­
der de la sabiduría del pueblo quieren enseñarle cuál de­
bería ser su comportamiento en las actuales circunstan­
cias. Al fmal, el resultado es uno sólo: todo intento de 
sustitución de la identidad cultural de los pueblos, sea 
cual sea el pretexto o la convicción ideológica que quiera 
ponerse en su lugar no consigue otra cosa que disminuir 
la capacidad de juicio histórico de los actores sociales y 
desarticular su conciencia como sujetos. 

· • LA CONFUSION DE LOS INTELECTUALES 

Lamentablemente, es éste uno de los fenómenos más · 
notorios que se está produciendo ya a propósito de la 
celebración del quinto centenario. El anuncio de su cele­
bración ha comenzado ll despertar, en medio de las éli-

78- 1981 

tes intelectuales y pastorales, legiones de fantasmas, 
adormecidos en los repliegues de una conciencia histó­
rica intelectualmente no asumida y que de manera con­
tumaz busca un atajo a su propia impotencia diseñando 
exorcismos que quisieran ahuyentarlos. Bajo el pretexto 
del compromiso ¡:on la causa de los pobres y de los opri­
midos quieren disipar las tormentosas dudas acerca de 
su propia identidad e inserción social, que han venido 
acumulando desde hace un siglo tras el fracaso de sucesi­
vas experiencias modernizadoras. Creen que haciendo 
extensivas las dudas de su pasado al pueblo y a las mino­
rías étnicas, e imputándoselas como conflictos derivados 
de su situación social, lograrán exorcizar su frustración e 
impotencia. No pongo en duda la buena intención que 
puedf! haber en este proceder. Llamo sólo la atención al 
hecho de que tal actitud, que nace del monólogo y del 
ensimismamiento, pasa por el lado de los acontecimien­
tos históricos, sin alcanzarlos ni entenderlos. 

Para muestra, un botón: La "Segunda Consulta Ecu­
ménica de Pastoral Indígena: Aportes de las Religiones 
Indígenas a la Teología Cristiana" que tuvo lugar en Qui­
to, del 30 de junio al 6 de julio de 1986, manifiesta en 
sus declaraciones conclusivas su total repudio a la cele­
bración de los 500 años de la evangelización de Améri­
ca porque "no hubo tal descubrimiento y evangeliza­
ción auténtica como se ha querido plantear sino una in­
vasión con las siguientes implicaciones: a) genocidio, por 
la guerra de ocupación, contagio de enfermedades eu­
ropeas, muerte por sobreexplotación y separación de pa­
dres e hijos, provocando la extinción de más de 75 millo­
nes de hermanos nuestros, b) usurpación violenta de 
nuestros dominios territoriales, e) desintegración de 
nuestras organizaciones socio-políticas y culturales, 
d) sometimiento ideológico y religioso en detrimento 
de la lógica interna de nuestras creencias religiosas" y 
más adelante se agrega: "En todo este proceso de des­
trucción y aniquilamiento, en alianza con el poder tem­
poral, la Iglesia católica y otras iglesias, y muy reciente~ 
mente las sectas y corporaciones religiosas, han sido y . 
son instrumentos de sometimiento ideológico y religio­
so de nuestros pueblos" (pág. 85). 

Una primera observación sobre la forma del texto. Es­
tá extraído del "Manifiesto de los pueblos indígenas ... " 
y ·comienza diciendo: "nosotros indígenas ... etc.". Sin . 
embargo, ateniéndose nada más que a la forma del len­
guaje, cualquiera puede adivinar que no lo redactó nin­
gún indígena. ¿O alguien podría creer que existen "in­
telectuales" indígenas que, como en el punto d) citado 
protesta por el "detrimento de la lógica interna" de sus 
creencias religiosas? La sóla formulación refleja que 
quien lo escribió posee una mentalidad iluminista. que 
quiere comprender las creencias religiosas por su consis­
tencia categorial. No pongo en duda que a la reunión 
hayan asistido indígenas. Tampoco, porque los sé muy 
democráticos a los organizadores;,¡que los indígenas pre­
sentes no hayan podido expresarse suficientemente. ¿Pe­
ro qué duda puede caber que la redacción final, es decir, 
el texto mismo, es una imputación al mundo indígena 
de categorías ideológicas de reflexión y expresión com­
pletamente ajenas a su propia cultura? ¿Quién podría 

· atreverse a pensar, sin embargo, que acaso este servicio 
, prestado al mundo indígena sea expresión de los "ins-

La reina Isabel/a Católica, Bartolomé de las Casas v Santo Toribio de Mogrovejo, tres figuras decisivas en el proceso de evangeliza­
ción del Nuevo Mundo. 

trumentos de sometimiento ideológico y religioso de 
nuestros pueblos" que ellos mismos denuncian? 

• LA CONCIENCIA DESGARRADA 

Pero pasemos de la forma al contenido. Se afirma 
que la primera evangelización no fue "auténtica" (lo 
que, no se olvide, se supone dicho por boca indígena). 
Quiere decir que hay otra, real o supuesta, que sí es au­
téntica. ¿Cuál es? ¿No han bastado cinco siglos de evan­
gelización de un continente para mostrar ni un sólo 
ejemplo de evangelización "auténtica"? Y si en lapso tan 
prolongado no ha podido aflorar la autenticidad ¿qué 
puede hacer creer que en el futuro será distinto? ¿Será 
que ahora se despertó el mesías y los nuevos agentes 
pastorales han conversado con él la evaluación de la si­
tuación'' Cada cual está en su derecho al querer juzgar la 
evangelizacibn. Pero si en cinco siglos no sólo no ha pro­
ducido frutos auténticos. sino además genocidio y con­
tagio de enfermedades europeas (sic) ¿a quién se querrá 
convencer de que ahora comenzará el nuevo eón de la au­
tenticidad evangélica'' Me parece que no sólo es una 
desfachatez poner tal argumento en boca indígena. sino 
también una profunda falta de respeto a la capaciélad in­
telectu:~l del mundo indígena. Está daro que bajo la fa­
chada de un juicio histórico se esconde solamente el · 
conflicto de conciencia del "agente pastoral" que redac­
tó el texto. 

P·~ ro vamos todavía más al fondo. Se juzga a la Iglesia 
como instrumento que. en alianza con el poder tempu­
r;.rl. habría causado: genocidio. contagio de enfermeda­
des. muerte. sobreexplotación. usurpación. desintegra­
ción. sometimiento ideológico y religioso. invasión y 
violación de los derechos humanos fundamentales. Ni 
siquier;.r se dice que t;.rl vez todos estos crímenes podrían 

ser el resultado no intencional de una acción con mejores 
propósitos. No . Como se trata de una lógica conspirativa 
de la i11terpretación de la historia hay que postular la 
alianza de la Iglesia con el poder temporal. Y como es 
de toda lógica suponer que las conspiraciones se realizan 
entre un número reducido de personas. habría que agre­
gar que los menos, una minoría maquiavélica, cerró el 
trato embaucando a todos los demás, ingenuos irrecupe­
rables. ¿No ocu ltará este generalizado desprecio a la 
condición humana y al adjetivo "sapiens" que desde 
antiguo le agregamos a la condición del "homo" un 
profundo desprecio por sí mismo, una suerte de desga­
rro interior de quien nos presenta estos argumentos? Si 
en cinco siglos de tantos crímenes la Iglesia se presenta 
con una identidad sólida y renovada de su propia misión 
(Puebla) y a su vez , los pueblos indígenas también dan 
seriales de una cultura fuerte. de profundas tradiciones y 
de una identidad propia que tiene diversas formas de 
manifestación, ¿no será hora de que nuestros pastora­
listas busquen explicaciones mejores. que den cuenta de 
estos hechos? 

Cualquiera que estudie la historia de los pueblos, in­
cluida también la de los pueblos indígenas, o incluso su 
propia historia personal. sabe que encontrará guerras, 
violencia, injusticia, crimen. y toda suerte de calamida· 
des naturales y sociales. Pero ellas no sintetizan la histo­
ria del hombre. No es la ausencia de dolor ni de la muer­
te la que ha forjado las culturas, sino la pregunta del 
hombre acerca de la especificidad de su condición hu­
mana , amenazada u hostigada de manera continua pre­
cisamente por el dolor físico y moral y por la muert«! •. 
y no obstante. digna y valiosa a sus propios ojos. Que 
cinco siglos de historia latinoamericana hayan <;on~·· 
do de opresiones. guerras. usurpaciones. injusti~ 
violencias de diverso tipo es algo que nadie, 
juicio. podría negar. Pero la existencia de 
no resume la historia de América Latm.. 
tar justamente a la grandeza de la 

latinoamericana el que los -~a ... 
estos hechos. lejos de ~tí¡~ . · 

. ''t: 

Ne.xo.aopu~ 



americana, tomando como criterio para ella el carácter 
de la presencia de la Iglesia como sujeto activo y respon­
sable de la evangelización. Por decir así, la Iglesia co­
mienza a mirar la historia de América Latina con sus pro­
pios ojos y desde la identidad que le confiere su misión 
evangelizadora. Reconociéndose como sujeto en la his­
toria, como Pueblo de Dios en medio de los pueblos se­
culares, puede asumir la responsabilidad que le corres­
ponde por sus cinco siglos de presencia en América, a la 
vez que mostrar a otros actores sociales sus responsabili­
dades respectivas en esa misma historia. Asumiendo su 
identidad eclesial, se ha puesto en condiciones de hacer 
un juicio responsable sobre las situaciones que atentan 
contra la dignidad humana, anunciando simultáneamen­
te una Buena Noticia que apela a· la libertad de los suje­
tos y que es capaz de superar, hasta en sus raíces más 
profundas los comportamientos indignos de la condición 
humana. En otras palabras, ella respalda la denuncia con 
la credibilidad de su anuncio; pone en juego la autoridad 
de su juicio crítico en la autenticidad de su misión y de 
su identidad ecl~sial. 

La Iglesia latinoamericana se ha anticipado en este 
proceso de desarrollo de la conciencia histórica a lo que, 
en el plano secular, podría ser un itinerario para todos 
los. pueblos de este continente. Enfrentados a los desa­
fíos de la modernización y a los impactos de una tecno­
logía que cada vez tiene menos fronteras, ellos están 
obligados a desarrollar criterios de juicio que, desde la 
propia identidad que los constituye como pueblos, les 
permitan evaluar las coyunturas históricas y su partici­
pación protagónica en el concierto internacional. En este 
sentido, la conmemoración de los 500 aftos de América 
Latina puede transformarse en un fructífero estímulo re­
flexivo. Sin embargo, muchas élites intelectuales y polí­
ticas, de variado espectro ideológico pero herederas to­
das del espíritu del "despotismo nustrado"' piensan que 
ellas pueden ahorrarle esta tarea a los pueblos y decidir 
por sí mismas cuál es la percepción de la realidad que les 
conviene y cuál el camino para superar las situaciones 
críticas por las que atraviesan. Para prestar este "servi­
cio" se esfuenan en disolver la "memoria histórica" po­
pular para sustituirla por un catálogo de "intereses ob­
jetivos" que le son imputados a los actores sociales como 
correctos y adecuados a su situación. En lugar de apren­
der de la sabiduría del pueblo quieren enseñarle cuál de­
bería ser su comportamiento en las actuales circunstan­
cias. Al fmal, el resultado es uno sólo: todo intento de 
sustitución de la identidad cultural de los pueblos, sea 
cual sea el pretexto o la convicción ideológica que quiera 
ponerse en su lugar no consigue otra cosa que disminuir 
la capacidad de juicio histórico de los actores sociales y 
desarticular su conciencia como sujetos. 

· • LA CONFUSION DE LOS INTELECTUALES 

Lamentablemente, es éste uno de los fenómenos más · 
notorios que se está produciendo ya a propósito de la 
celebración del quinto centenario. El anuncio de su cele­
bración ha comenzado ll despertar, en medio de las éli-

78- 1981 

tes intelectuales y pastorales, legiones de fantasmas, 
adormecidos en los repliegues de una conciencia histó­
rica intelectualmente no asumida y que de manera con­
tumaz busca un atajo a su propia impotencia diseñando 
exorcismos que quisieran ahuyentarlos. Bajo el pretexto 
del compromiso ¡:on la causa de los pobres y de los opri­
midos quieren disipar las tormentosas dudas acerca de 
su propia identidad e inserción social, que han venido 
acumulando desde hace un siglo tras el fracaso de sucesi­
vas experiencias modernizadoras. Creen que haciendo 
extensivas las dudas de su pasado al pueblo y a las mino­
rías étnicas, e imputándoselas como conflictos derivados 
de su situación social, lograrán exorcizar su frustración e 
impotencia. No pongo en duda la buena intención que 
puedf! haber en este proceder. Llamo sólo la atención al 
hecho de que tal actitud, que nace del monólogo y del 
ensimismamiento, pasa por el lado de los acontecimien­
tos históricos, sin alcanzarlos ni entenderlos. 

Para muestra, un botón: La "Segunda Consulta Ecu­
ménica de Pastoral Indígena: Aportes de las Religiones 
Indígenas a la Teología Cristiana" que tuvo lugar en Qui­
to, del 30 de junio al 6 de julio de 1986, manifiesta en 
sus declaraciones conclusivas su total repudio a la cele­
bración de los 500 años de la evangelización de Améri­
ca porque "no hubo tal descubrimiento y evangeliza­
ción auténtica como se ha querido plantear sino una in­
vasión con las siguientes implicaciones: a) genocidio, por 
la guerra de ocupación, contagio de enfermedades eu­
ropeas, muerte por sobreexplotación y separación de pa­
dres e hijos, provocando la extinción de más de 75 millo­
nes de hermanos nuestros, b) usurpación violenta de 
nuestros dominios territoriales, e) desintegración de 
nuestras organizaciones socio-políticas y culturales, 
d) sometimiento ideológico y religioso en detrimento 
de la lógica interna de nuestras creencias religiosas" y 
más adelante se agrega: "En todo este proceso de des­
trucción y aniquilamiento, en alianza con el poder tem­
poral, la Iglesia católica y otras iglesias, y muy reciente~ 
mente las sectas y corporaciones religiosas, han sido y . 
son instrumentos de sometimiento ideológico y religio­
so de nuestros pueblos" (pág. 85). 

Una primera observación sobre la forma del texto. Es­
tá extraído del "Manifiesto de los pueblos indígenas ... " 
y ·comienza diciendo: "nosotros indígenas ... etc.". Sin . 
embargo, ateniéndose nada más que a la forma del len­
guaje, cualquiera puede adivinar que no lo redactó nin­
gún indígena. ¿O alguien podría creer que existen "in­
telectuales" indígenas que, como en el punto d) citado 
protesta por el "detrimento de la lógica interna" de sus 
creencias religiosas? La sóla formulación refleja que 
quien lo escribió posee una mentalidad iluminista. que 
quiere comprender las creencias religiosas por su consis­
tencia categorial. No pongo en duda que a la reunión 
hayan asistido indígenas. Tampoco, porque los sé muy 
democráticos a los organizadores;,¡que los indígenas pre­
sentes no hayan podido expresarse suficientemente. ¿Pe­
ro qué duda puede caber que la redacción final, es decir, 
el texto mismo, es una imputación al mundo indígena 
de categorías ideológicas de reflexión y expresión com­
pletamente ajenas a su propia cultura? ¿Quién podría 

· atreverse a pensar, sin embargo, que acaso este servicio 
, prestado al mundo indígena sea expresión de los "ins-

La reina Isabel/a Católica, Bartolomé de las Casas v Santo Toribio de Mogrovejo, tres figuras decisivas en el proceso de evangeliza­
ción del Nuevo Mundo. 

trumentos de sometimiento ideológico y religioso de 
nuestros pueblos" que ellos mismos denuncian? 

• LA CONCIENCIA DESGARRADA 

Pero pasemos de la forma al contenido. Se afirma 
que la primera evangelización no fue "auténtica" (lo 
que, no se olvide, se supone dicho por boca indígena). 
Quiere decir que hay otra, real o supuesta, que sí es au­
téntica. ¿Cuál es? ¿No han bastado cinco siglos de evan­
gelización de un continente para mostrar ni un sólo 
ejemplo de evangelización "auténtica"? Y si en lapso tan 
prolongado no ha podido aflorar la autenticidad ¿qué 
puede hacer creer que en el futuro será distinto? ¿Será 
que ahora se despertó el mesías y los nuevos agentes 
pastorales han conversado con él la evaluación de la si­
tuación'' Cada cual está en su derecho al querer juzgar la 
evangelizacibn. Pero si en cinco siglos no sólo no ha pro­
ducido frutos auténticos. sino además genocidio y con­
tagio de enfermedades europeas (sic) ¿a quién se querrá 
convencer de que ahora comenzará el nuevo eón de la au­
tenticidad evangélica'' Me parece que no sólo es una 
desfachatez poner tal argumento en boca indígena. sino 
también una profunda falta de respeto a la capaciélad in­
telectu:~l del mundo indígena. Está daro que bajo la fa­
chada de un juicio histórico se esconde solamente el · 
conflicto de conciencia del "agente pastoral" que redac­
tó el texto. 

P·~ ro vamos todavía más al fondo. Se juzga a la Iglesia 
como instrumento que. en alianza con el poder tempu­
r;.rl. habría causado: genocidio. contagio de enfermeda­
des. muerte. sobreexplotación. usurpación. desintegra­
ción. sometimiento ideológico y religioso. invasión y 
violación de los derechos humanos fundamentales. Ni 
siquier;.r se dice que t;.rl vez todos estos crímenes podrían 

ser el resultado no intencional de una acción con mejores 
propósitos. No . Como se trata de una lógica conspirativa 
de la i11terpretación de la historia hay que postular la 
alianza de la Iglesia con el poder temporal. Y como es 
de toda lógica suponer que las conspiraciones se realizan 
entre un número reducido de personas. habría que agre­
gar que los menos, una minoría maquiavélica, cerró el 
trato embaucando a todos los demás, ingenuos irrecupe­
rables. ¿No ocu ltará este generalizado desprecio a la 
condición humana y al adjetivo "sapiens" que desde 
antiguo le agregamos a la condición del "homo" un 
profundo desprecio por sí mismo, una suerte de desga­
rro interior de quien nos presenta estos argumentos? Si 
en cinco siglos de tantos crímenes la Iglesia se presenta 
con una identidad sólida y renovada de su propia misión 
(Puebla) y a su vez , los pueblos indígenas también dan 
seriales de una cultura fuerte. de profundas tradiciones y 
de una identidad propia que tiene diversas formas de 
manifestación, ¿no será hora de que nuestros pastora­
listas busquen explicaciones mejores. que den cuenta de 
estos hechos? 

Cualquiera que estudie la historia de los pueblos, in­
cluida también la de los pueblos indígenas, o incluso su 
propia historia personal. sabe que encontrará guerras, 
violencia, injusticia, crimen. y toda suerte de calamida· 
des naturales y sociales. Pero ellas no sintetizan la histo­
ria del hombre. No es la ausencia de dolor ni de la muer­
te la que ha forjado las culturas, sino la pregunta del 
hombre acerca de la especificidad de su condición hu­
mana , amenazada u hostigada de manera continua pre­
cisamente por el dolor físico y moral y por la muert«! •. 
y no obstante. digna y valiosa a sus propios ojos. Que 
cinco siglos de historia latinoamericana hayan <;on~·· 
do de opresiones. guerras. usurpaciones. injusti~ 
violencias de diverso tipo es algo que nadie, 
juicio. podría negar. Pero la existencia de 
no resume la historia de América Latm.. 
tar justamente a la grandeza de la 

latinoamericana el que los -~a ... 
estos hechos. lejos de ~tí¡~ . · 

. ''t: 

Ne.xo.aopu~ 



su interioridad cultural, hayan estado a la altura de las 
circunstancias adversas y hayan renovado permanente­
mente el sentido de sus tradiciones y de su "memoria 
histórica". Este es el hecho fundamental. No la existen­
cia de la injusticia, sino la sabiduría que no renuncia a 
la vida por tener que padecerla. 

Los pastoralistas reunidos en el Encuentro de Quito 
siguen, en cambio. un camino que los conducirá inexora­
blemente a la derrota. Su moralismo, alimentado de sim­
pleza e ingenuidad, pretende erigirse en un signo de es­
peranza. Pero, en verdad, sólo ofrece desesperanza, desi­
lusión, desarraigo de todo sentido para vivir. Lo que 
ofrecen - y no juzgo sus intenciones- es objetivamente 
más destructivo que las injusticias que quieren denun­
ciar, puesto que en lugar de reconocer y fomentar la 
identidad cultural de los pueblos que surge de la expe­
riencia compartida de su historia real, sustituyen tal ex­
periencia por un discurso ilusorio, en donde 500 ai1os de 
historia concreta son desvalorizados en nombre de una 
idea abstracta de una sociedad sin sufrimiento. 

• LO S'JSTANCIAL DEL MESTIZAJE 

Los actores de la historia latinoamericana no son sólo 
los pueblos indígenas. Además de ellos, de Jos europeos 
inmigrantes y de los pueblos africanos traídos forzada­
mente a suelo americano, no se puede olvidar al mestiza-
je que , hoy en día, corresponde a casi dos tercios de la 
población de América Latina. ¿Qué credibilidad pueden 
tener los que hablan de genocidio a propósito de la po­
blación indígena, queriendo retrotraer en insensata en­
soñación las cosas á la situación imperante antes del des­
cubrimiento y conquista de América, cuando para con­
seguir tal propósito no sólo deberían borrar del mapa la 
historia de muchas generaciones de personas, sino ade­
más a aproximadamente el 75 por ciento de la población 
de este continente? No se puede decir de ellos sólo que 
son ingenuos, que luchan con sus propios fantasmas. Ha­
bría que agregar que padecen del mal intrínseco de 
todo moralismo: el doble standard para juzgar las situa­
ciones. Desgarran vestiduras por el genocidio que ellos 
mismos están dispuestos a avalar intelectualmente. Vi­
va el indio, muera el mestizo. O para ser más exactos, 
muera el mestizo a nombre de un mundo indígena que 
hace medio milenio dejó de existir, si existió alguna vez 
con las características que pretenden atribuirle. 

De una vez por todas las élites intelectuales y pastora­
les podrían hacer el esfuerzo por comprender que no son 
ellas las que salvan al pueblo con su malabarismo retóri­
co que hace aparecer o desaparecer historias según su 
conveniencia, como conejos salidos del sombrero del 
ilusionista. Los pueblos tienen su propia sabiduría, cons­
truida pacientemente por generaciones. También los pue-

indígenas. Afirmar su identidad como naciones no 
derecho, sino también su deber. En ello se 

de su experiencia histórica al común des­
realización de la dignidad de la condi­

·En su visita reciente a Temuco Juan Pa­
toda claridad: "Al defender vuestra 
, ... , ..... ,.,. mapuche- no sólo ejercéis 

también un deber: el deber 
~as generaciones venideras, 

IMIIM~'Ib¡,¡b '1987 

enriqueciendo, de este modo, a toda la nación chileria 
con vuestros valores bien conocidos: el amor a la tierra, 
el indómito amor a la libertad, la unidad de vuestras fa­
milias. Sed concientes de las ancestrales riquezas de vues­
tro pueblo y hacedlas fructificar. Sed concientes, sobre 
todo, del gran tesoro que, por la gracia de Dios, habéis 
recibido: vuestra fe católica". (Discurso a los campesinos 
y a los indígenas, Temuco, 5/4/87. Nro. 2). 

• SENTIDO DE LA EVANGELIZACION 

La fe en Cristo produce, necesariamente, una trans­
formación, una vida nueva, una "metanoia". Esto vale 
tanto para las personas como para los pueblos. Una evan­
gelización que no es capaz de tocar el núcleo íntimo de 
una cultura quiere decir que no ha hecho posible la nue­
va vida que nace de la comunión en Cristo. Pretender, 
por consiguiente , una evangelización que deja todo tal 
como estaba es no entender el sentido que ella tiene co­
mo don para los hombres. Pero tal transformación sólo 
puede ocurrir por la interpelación a la libertad del hom­
bre, por la aceptación de este don desde la interioridad 
más profunda que le proporciona su cultura. Si ello no 
ocurre. de nada servirán Jos discursos seductores. ni las 
normativas impuestas. La fe transforma todo , pero des­
de la libertad del hombre. 

Es mucho lo que. en este sentido, puede hacerse y 
mejorarse en la pastoral frente a los pueblos indígenas. 
Quienes trabajan pastoralmente en este campo deberían 
preguntarse si el anuncio del que son portadores está 
abierto a todas las experiencias que el hombre hace de su 
propia humanidad o está, por el contrario. sesgada e 
ideologizada por categorías culturales y símbolos que 
quieren imponerse aprovechando el vehículo de la predi­
cación. Es ún riesgo del que nadie se libr·a, especialmente 
atingente a las élites que se dedican a tareas pastorales. 
Pero precisamente en nombre de esta libertad humana 
frente al don de Dios, hay que dejar que la sabiduría de 
los pueblos y de sus culturas se exprese en toda su rique­

za histórica y simbólica. reconociendo el valor de toda 
experiencia humana que se pregunta por su sentido y 
por su dignidad. Ello no se logra. ciertamente, con dis­
cursos iluministas que, despegados de la experiencia his­
tórica real, desvalorizan la vida humana concreta. disuel­
ven la identidad cultural de los pueblos y destruyen su 
capacidad para reconocerse como sujetos de la historia. 
U discurso indigenista de los ~rupos pastorules. que 
hemos comentado precedentemente, más allá de sus 
intenciones , es un acto objetivo de destrucción de la 
"memoria histórica" de los pueblos indígenas de Amé-

rica Latina . O 

--1----l-
-¡=-¡-

btc artículo fue publicado por el Boletín "NUTRAM", Nro. 
2, Año 111, 1987. 

(Fotocopie este formulario y env(enoslo) 

Avda. Belgranq 1548. P.B ... A•' 
( 1 093) • Capital Federal 

Argentina. Tel. 37 • 2819 

SOLICITUD DE INSCRIPCION 

.... 1 .... 1 .... , 

APELLIDO Y NOMBRE: ....................................... . 

••••••••••• ••••••• 1 •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• 

DIRECCION: Calle ............................................ 
N° ....... Piso .......... Localidad ........... · ...... C. P ......... . 

Provincia ....................... Pa(s ........................ . 

Teléfono: .................................................... 

Suscripción desde N° •••••••••••••••••••••••• 1 •••••••••••••••••• 

Se adjunta cheque 1 giro N° ................... c/Banco ........... . 

....................... Por la suma de:lir/ u$s ................•... 

Cheques a nombre de NEXO, no a la orden. 

Prec.io del ejemplar suelto 

Argentina "' 7,-

Brasil Cz 65.00 

Otros 
pafses u$s 

Suscripci6nes 

Argentina 
Brasil 

·América· Latina 
Europa· Canada 
EE.UU. 
Resto del mundo 

5.-

A 30 
Cz 325 

. u$s 18 

u$s 22 · 
u$s 25· 

Estudiantes· 

Estudiantes 

Estudiantes 
Estudiantes · 

• •••••••••• 1 ••••••• 

Firma 

• 22 

u$s 13 

u$s 16 
u$s 18 


